# <u>"כלו תפלות דוד בן ישי"</u>

# ספר תהלים The Authorship of

**Tikkun Lail Shavuos 5782** 

**Young Israel of Woodmere** 



Rabbi Andrew Sicklick, DDS Volume 17 2022

# <u>תלמוד ירושלמי מסכת ביצה פרק ב דף סא טור ג /ה"ד \ תלמוד ירושלמי מסכת חגיגה פרק ב דף עח טור א /ה"ג</u>

אמר רבי יוסי בי רבי בון דוד מת בעצרת

# שערי תשובה סימן תצד

וע' לעיל ס"ס ת"ץ שנוהגין לו' רות בשבועות ואא"ז בבכ"ש דף קכ"א כתב הטעם שלפי שדוד המלך ע"ה מת בעצרת והקב"ה ממלא שנותיהם כו' ובודאי בעצרת נולד ומגילת רות נכתב לייחס דוד ע"ש

# <u>דוד המלך פרק ד'</u>

וְהָיוּ אוֹתָן דּוֹרוֹת בַּעֲלֵי נְשָׁמוֹת גְּבוֹהוֹת וּמְזֻכָּכוֹת מְאֹד מְאֹד, וְהָיוּ נִשְּׂאִים וּמוֹלִידִים בָּנֵי תַּשַׁע שָׁנִים. כָּךְ הוֹלִיד פֶּּרֶץ אֶת חֶצְרוֹן, וְחֶצְרוֹן הוֹלִיד אֶת רָם, וְרָם הוֹלִיד

אָת עַמִּינָדָב, וְעַמִּינָדָב הוֹלִיד אָת נַחְשׁוֹן, שֶׁהָיָה נְשִּׂיא שֵׁבֶט יְהוּדָה כְּשֶׁיָצְאוּ מִמְצְרַיִם. וְנַחְשׁוֹן הוֹלִיד אֶת שַׁלְמָה, וְשַׁלְמָה הוֹלִיד אֶת בּעַז, הוּא אִבְצָן הַשׁוֹפֵט הַמַּזְכָּר בְּסֵפֶּר שׁוֹפְטִים שֶׁשַּפַט אֶת יִשְׂרָאֵל בְּבֵית לֶחֶם.

וְהָאֶּרִיּךְ בּעַז יָמִים וְשָׁנִים. וְיֵשׁ מֵרַבּּוֹתֵינוּ זִכְרוֹנָם לִבְרָכָה שֶׁבְּתְבוּ שֶׁחַי יוֹתֵר מְשְׁלְשׁ מֵאוֹת שָׁנָה. שֶׁהָרֵי נַחְשׁוֹן בֶּן עַמִּינָדְב נִפְטַר לְבֵית עוֹלְמוֹ בַּשְׁנָה הַשְׁנָה לִיצִיאַת מִצְרַיִם. וְאִבְצָן בֶּן שֵּׁלְמָה נוֹלֵד בִּכְנִיסַת יִשְׂרָאֵל לָאֶרֶץ, וְהָיָה שׁוֹפֵט הַשְׁנִיָּה לִיצִיאַת מִצְרַיִם עַד לְיִפְתָּח, שְׁלֹשׁ מֵאוֹת שְׁנָה. אֵת יִשְּׁרָאֵל לְאַחַר יִפְתָּח. וַהַרֵי מִיצִיאַת מִצְרַיִם עַד לְיִפְתָּח, שְׁלֹשׁ מֵאוֹת שְׁנָה.

ְּהָיָּה פּעַז יוֹשֵׁב בְּבֵית לֶחֶם, וְהוֹלִיד שְׁלֹשִׁים בָּנִים וּשְׁלֹשִׁים בָּנוֹת. וְהִשִּׁיאָם כֻּלֶּם,
וְנְפְטְרוּ כֻּלֶּם בְּיָמִיו. וּבְוַדֵּאי מֻכְרָחִים אָנוּ לְהָבִין שֻׁכַּמָּה וְכַמָּה נָשִׁים נָשָׂא
בְּיָמִיו, שֶׁהְבִי לֹא תּוֹכַל אִשָּה אַחַת לֵילֵד כָּל כָּךְ הַרְבֵּה יְלָדִים. וְקָבַר אֶת יְלָדִיו
בְּיָמִיו, שֶׁהְבִי לֹא תּוֹכַל אִשָּׁה אַחַת לֵילֵד כָּל כָּךְ הַרְבֵּה יְלָדִים. וְקָבַר אֶת יְלָדִיו
בְּלָם, וְבֵן אֶת נָשִׁיו. וּכְשֶׁחָזַר מִקְבוּרָתָה שֶׁל אִשְׁתּוֹ הָאַחֲרוֹנָה וְנוֹתַר עֲרִירִי, הָיוּ
בַּלָּם, וְבֵן אֶת נְשָׁיו. וּכְשֶׁחָזַר מִקְבוּרָתָה שֶׁל אִשְׁתּוֹ הָאַחֲרוֹנָה וְנוֹתַר עֲרִירִי, הָיוּ
בְּעָמִי וְרוּת הַמּוֹאָביָּה חוֹזְרוֹת וּבָאוֹת מְמּוֹאָב לְבִית לֵחֶם יְהוּדָה.

וְּהָיָּה פּעֵז גְּדוֹל הַדּוֹר וְזָקֵן מֻפְּלָג, וְלֹא חָס עַל כְּבוֹדוֹ וְקְיֵם בְּרוּת הַמּוֹאָבִיָּה אֶת הַמִּצְוָה לְשָׁאֶנָּה לְאָשֶׁה. וְאַף עַל פִּי שֶׁהָיָה קָרוֹב יוֹתֵר אֵלֶיהָ אָדָם נוֹסְף, פְּלוֹנִי אַלְמוֹנִי, סֵבַב הַלָּה לְשָׂאֶנָּה, שֶׁחְשֵׁשׁ, שֶׁמָּא מִתְפָּבשׁ הַפָּסוּק: "לֹא יָבֹא עַמּוֹנִי מְלְמוֹנִי, סֵב הַלָּה לְשָּׁאֶנָה, שֶׁחְשֵׁשׁ, שֶׁמָּא מִתְּבָּיֵרְנָה אָסוּר לְשָׁא מֵהָן, אֶלָּא יִמוֹאָבִי בִּקְהַל הַשִּׁם" גַם עַל הַנְּשִׁים, שָׁאִם תִּחְצֵּיִרְנָה אָסוּר לְשָׂא מֵהָן, אֶלָּא מִּנְּשְׁאַנָה לְגַרִים כְּמוֹתָן, וְאִלּוּ בּעֵז, גְּדוֹל הַדּוֹר, שֶׁהְיְתָה הַהְּלָכָה בְּרוּרָה לוֹ, טָעַן שֵׁמֻּמְּתָר הִיא וְאֵין בָּזָה שׁוּם פִּקְפּוּק. וְאַף עַל פִּי שֶׁגְּדוֹל הַדּוֹר לֹא חָשַׁשׁ, הִמְשִׁיך אוֹתוֹ בְּלְּהַלְּכָה, וְסֵבֵּב הַקְּרוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא לְכְתִב שְׁמוֹ בִּמְגְלַת רוּת, וְנֶעֲנַשׁ שֶׁלֹא יָצָא דְּוִד מִזּרְעוֹ. הַקּרוֹשׁ בַּרוּך הוּא לְכְתֹב שְׁמוֹ בִּמְגִלַת רוּת, וְנֶעֲנַשׁ שֶׁלֹא יָצָא דְּוִד מִזּרְעוֹ.

וּכְבָּר סְפַּרְנוּ שֶׁבּעַז הוֹלִיד אֶת עוֹבֵד, וְעוֹבֵד הוֹלִיד אֶת יִשִׁי. יִשִׁי, כְּדֶרֶף אֲבוֹתִיוֹ הַקְּרוֹשִׁים, חֵי הָיָה בְּבֵית לֶחֶם, וְהָיָה עוֹסֵק בְּלְמוּד הַתּוֹרָה יוֹמָם וַלַיִּלְה, עַד שֻׁזְּכָה שֶׁהִיוּ לוֹ שֵׁשׁ מֵאוֹת אֶלֶף תַּלְמִידִים. וּכְמוֹ שֶׁאָמְרוּ חֲכָמִים – שֶׁהָיָה יוֹצֵא וּכְא בְּאוּכְלוּסָא, וְאוּכְלוּסָא הֵם כְּיוֹצְאֵי מִצְרַיִם, שֵׁשׁ מֵאוֹת אֶלֶף. וְהָיָה יִשִׁי צַדִּיק גְּרוֹל, שֶׁמִּיִיוֹ לֹא חָטָא כְּלָל, וְהוּא מֵאוֹתם שֶׁמֵתוּ בְּעֶטְיוֹ שֶׁל נָחָשׁ. כְּלוֹמֵר, לֹא הָיָה אֶפְשָׁר לְתְלוֹת אֶת סִבַּת מוֹתוֹ בְּאֵיזָה חֵטְא שֶׁחָטָא, אֶלָּא בְּסִבָּה אַחַת וִיחִידָה נְפְטֵר, וְהִיא מִשׁוּם שֶׁנִּקְנְסָה מִיתָה עַל כָּל הַבְּרִיּוֹת בְּעֶטִיוֹ שֶׁל הַנָּחָשׁ, שֶׁהָחָטִיא אֶת חַנָּה וְאָדְם, וּפְתָּה אוֹתָם לַצְבֹר עַל צִוּוּיוֹ שֶׁל הַשַּׁם.

רוּא, יַשַּׁי בֵּית הַלַּחְמִי, נָשָּׁא לְאִשָּׁה אֶת נָצֶבֶת בַּת עֲדָאֵל. וְהוֹלִיד מָמֶּנָה שִׁשָּׁה הַנִּים, הַבְּּכוֹר – אֱלִיאָב, וְהַשֵּׁנִי – אֲבִינָדָב, הַשְּׁלִישִׁי – שְׁמְעָא, וְהָרְבִיעִי – בְּנִים, הַבְּּכוֹר – אֱלִיאָב, וְהַשֵּׁנִי – אֲבִינָדָב, הַשְּׁלִישִׁי – שְׁמְעָא, וְהָרְבִיעִי

ּנְתַנְאֵל, הַחֲמִישִׁי – רַדַּי, וְהַשְּׁשִׁי – אֹצֶם. לְאַחַר שֶׁנּוֹלְרוּ לוֹ שְׁשָׁה אֵלוּ, הַחֵל יִשֵׁי לְהְסְתַּפֵּק בַּדִּין: כֵּיצֵד קִבַּלְנוּ מִמּשֶׁה רַבֵּנוּ אֶת פֵּרוּשׁ הַפָּסוּק: ״לֹא יָבֹא עַמּוֹנִי וּמוֹאָבִי בִּקְהַל הַשֵּׁם״. הַאִם נֶאֶסְרוּ הַגֵּרִים הַזְּכָרִים בִּלְבַד, אוֹ שֶׁהָיוּ הַנְּקַבוֹת בְּכְלַל הָאְסוּר גַּם כֵּן. שֶׁאִם כֵּן, הֲבִי רוּת הַמּוֹאָבִיָּה גִּיוֹרֶת הָיְתָה וַאֲסוּרָה לָבוֹא בִּקְהַל הַשֵּׁם, כְּלוֹמֵר לִנְּשֵׂא לְבֶן יִשְּׁרָאֵל, אֶלָּא מָחֶרֶת בְּגֵר אוֹ בְּעֶבֶד מְשַׁחְרָר.

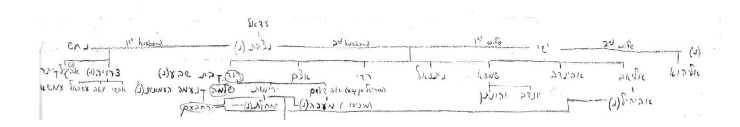
רוּת. וְשֶׁאִם כֵּן, הַרִי יִשִׁי אָינוֹ יָכוֹל לְשָׂא בַּת יִשְׂרָאֵל, אֶלָּא גִּיוֹרֶת אוֹ עְּפְחָה מְשֻׁחְרֶרֶת. רָצָה יִשִׁי לָצֵאת יְדֵי הַפְּפֵּק, וְלָכֵן פֵּרַשׁ תְּחִלָּה מֵאִשְׁתּוֹ, וּלְאַחַר מְפֵּן בְּנָה אֶל אַחַת מִן הַשְּׁפְחוֹת שֶׁהִיוּ לְאִשְׁתּוֹ, אַחַת הַמְיָחָדֶת שֶׁבְּכַלְּן, בְּצִּדְקוּתָה וּכְישֶׁר לְבָבָה, וְהוֹדִיעַ לָה שֶׁבְּרְצוֹנוֹ לִשְּׂאֶנָה וּלְהוֹלִיד מִמֶּנָּה בֵּן, וְאַף לָבָע עִמָּה וְבִישֶׁר לְבָבָה, וְהוֹדִיעַ לָה שֶׁבְּרְצוֹנוֹ לִשְּׂאֶנָה וּלְהוֹלִיד מִמֶּנָה בֵּן, וְאַף לָבַע עִמְה זְמֵן וְהֵיכָן יְקַיֵּם אֶת הַמִּצְוָה. הָלְכָה זוֹ הַשִּׁפְחָה, וּבְיִשְׁרָה וּבְתֹם לְבָבָה סִפְּרָה אֶת הַמְּצְוָה. הָלְכָה זוֹ הַשִּׁפְחָה, וּבְיִשְׁרָה וּבְתֹם לְבָבָה סִפְּרָה אֶת הַמְּצְנָה שְׁתִּיקוֹ, בְּנָבֶת בַּת עַדְאֵל. וָהֶיוֹת וְיִדְעוּ שְׁמִּיהֶן שֶׁפְּרוּשׁ הוּא יִשׁי מְאָרָה וְעָשׁוּ, וְנָשֶׁר, וְנְשִׁר, וְאָם תִּחְחַלְפְּה הַשְׁפְחָה וּבְאָה הַנְּבָלְב, לֹא יַבְחִין בְּכָּר יִשְׁי וְנִחָל לְבָעָה הַאָּבְר, לֹא יַבְחִין בְּכָּר יִשְׁי, וְנְשׁוּ, וְנְשׁוּ, וְנְשׁוּ, וְנְחָל לְבָּלְם הַשְׁמִיהן לְבָּל הָוֹלְים הִעְּבְלְב, לֹא יַבְחִין בְּבָּר וֹיִישְׁי, וְנְשׁוּ, וְנִשׁוּ, וְנִשׁוּ, וְנְשׁוּ, וְנְשׁוּ, וְנְשׁוּ, וְנִשׁוּ, וְנִשׁוּ, וְנִשׁוּ, וְנְשׁוּ, וְנְחִלְּבָּה הַשְׁבִירוּ וּעֲשׁוּ, וְנְשׁוּ, וְנְשׁוּ, וְנִחָּים בְּיִם בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּעִים בְּיִבְים בְּיִם בְּיִם בְּיִם בְּיִבְּים בְּיִם וְיִבְשׁי בְּיִים וְיִישׁוּים בְּיִם בְּבָּבְית בִּים בְּיִם בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִבְּיִם בְּבְּים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּשִׁים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּבְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִ

#### <u>תלמוד בבלי מסכת בבא בתרא דף יז עמוד א</u>

תנו רבנן: ארבעה מתו בעטיו של נחש, ואלו הן: בנימין בן יעקב, ועמרם אבי משה, וישי אבי דוד, וכלאב בן דוד. וכולהו גמרא, לבר מישי אבי דוד דמפרש ביה [קרא], דכתיב: ואת עמשא שם אבשלום תחת יואב על הצבא ועמשא בן איש ושמו יתרא הישראלי אשר בא אל אביגיל בת נחש אחות צרויה אם יואב, וכי בת נחש היא? והלא בת ישי היא, דכתיב: ואחיותיהם צרויה ואביגיל! אלא, בת מי שמת בעטיו של נחש. ּוְגַחְזֹר לְעִנְיָנֵנוּ, כִּי לְאַחַר שְׁלֹשָה חֲדָשִׁים מֵאוֹתוֹ מַעֲשֶּׁה הֻכַּר עִבּוּרָה שֶׁל אֵשֶׁת ישַׁי, וּבִקְשׁוּ בָּנֶיהָ לְהָרְגָה. שֶׁסְבוּרִים הָיוּ, שֶׁנְּתְעַבְּרָה מֵאָדָם זַר. שֶׁהַרֵי פֵּרַשׁ מִמֶּנָּה יִשַׁי. וְלֹא עָלָה בְּדַעְתָּם שֶׁמִּיִּשִׁי בַּעֲלָה הִיא הָרָה.

לְאַחַר שֶּסְפְּרָה נָצֶכֶת בַּת עֲרָאֵל הֵיאַךּ נִתְחַלְּפָה עִם שִׁפְּחָתָה, וְאָכֵן נִתְאַמְּתוּ
דְּכֶרֶיהָ, עֲרַיִן נֶחְשָׁב הָיָה הַדְּכֶר לְחָרְפָּה בְּעִינֵי יִשִׁי וּכְעֵינֵי בָּנָיו, שֶׁהַרֵי
נִתְעַבְּרָה בְּאֹפֶן קְלוֹקֵל, וְכִמְעֵט וַדַּאי הוּא שֶׁיִּהְיֶה אוֹתוֹ הַבֵּן שֶׁתּוֹלִיד פָּגוּם בְּמִדּוֹתָיו
וְאוֹת קְלוֹן לְכָל הַמִּשְׁפָּחָה. וְלָכֵן נָּמְרוּ בִּינֵיהֶם, שֶׁלְאַחַר שֶׁיִּוְלֵד אוֹתוֹ תִּינוֹק,
יַרְחִיקוּהוּ מִעֲלֵיהֶם עַד כַּמָּה שֶׁיוּכְלוּ.

וְהָיָה הַקֶּרוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא רוֹקֵם וּמְגַדֵּל אֵיבָרָיו שֶׁל דָּוִד בִּמְעֵי אִמּוֹ, וְיוֹשֵׁב וּמְצַפֶּה סֶתֵּי יֵצֵא אֲהוּבוֹ לַאֲוִיר הָעוֹלָם. וּבְחַר הַשֵּׁם יִתְבָּרַךְ בִּיוֹם חַג הַשְּׁבוּעוֹת, יוֹם מַתַּן תּוֹרָתֵגוּ, לְהְיוֹת יוֹם הֻלַּלְתוֹ שֶׁל דְּוִד הַמֶּלֶךְ. וּכְשֵׁם שֶׁנִּתְּנָה הַתּוֹרָה לְעַם יִשְׂרָאֵל עַל הַר סִינֵי בְּ-ו׳ בְּסִיוָן, כָּךְ זְכוּ שׁוּב יִשְׂרָאֵל, שֶבְּ-ו׳ בְּסִיוָן נוֹלַד דָּוִד הַמֶּלֶךְ, שֶׁלְאַחַר שֶׁמֶּלַךְ אָמֵר: ״שִׁמְעוּ נָא אַחַי וְעַמִּי״. וּפֵרוּשׁוֹ, אָם שׁוֹמְרִים אַתָּם אֶת הַתּוֹרָה, אַחַי אַתָּם. וְאִם לָאו, עַמִּי אַתָּם, וַאָּנִי רוֹדֶה בָּכֶם וּמַכְרִיחַכֶּם לְשָׁמְרָה.



לְאַתַּר שֶׁנּוֹלֵד דָּוִד, גִּדְּלָה אוֹתוֹ אָמּוֹ, וּכְשֶׁגָּדַל יוֹתֵר, עֲשָׂאוֹ אָבִיו רוֹעֵה צֹאן לְהַרְחִיקוֹ מֵהֶם.

לְאַחַר שֶׁנּוֹלֵד דָּוִד שֶׁהוּא הַבֵּן הַשְּׁבִיעִי שֶׁל יִשֵׁי, הוֹלִיד יִשַׁי בֵּן נוֹסָף, שְׁמִינִי, וְנְזְּדְ שֻׁנִּיְלָּהוּ. וְעוֹד הוֹלִיד יִשֵּׁי שְׁתֵּי בְּנוֹת – צְרוּיָה וַאֲבִיגַיִל. וְהוֹלִידָה צְרוּיָה אֶת יוֹאָב, שֶׁלְיָמִים נַעֲשָׂה שֵׁר צְבָאוֹ שֶׁל דָּוִד. וְבֵן, יָלְדָה אֶת אֲבִישִׁי, שֶׁהָיָה אֶחָד מִשְּׁלשֶׁת הַגְּבּוֹרִים אֲשֶׁר לְדָוֹד. וּבֵן שְׁלִישִׁי יָלְדָה צְרוּיָה, וּשְׁמוֹ עֲשָׂהאֵל, שֶׁעְלָיו נָאֲמֵר בְּסֵפֶּר שְׁמוּאֵל ב ב י״ח: ״וַעֲשָׂהאֵל קַל בְּרַגְּלָיו כְּאַחַד הַצְבַיִם אֲשֶׁר בַּשְּׁרִה״, וְהָיָה גַּם הוּא אֶחָד מֵרָאשִׁי הַגִּבּוֹרִים אֲשֶׁר לְדָוִד. וַאֲבִיגוֹל אֲחוֹת דְּוִד הוֹלִידָה אֶת עֲמָשָׁא, שֶׁלְיָמִים נַעֲשָּׁה שַׁר צְבָאוֹ שֶׁל אַבְשְׁלוֹם, וְאַחַר כָּךְ שֶׁל דְּוִד, הוֹלְיִדָה אֶת עֲמָשָׁא, שֶׁלְיָמִים נַעֲשָּׁה שַׁר צְבָאוֹ שֶׁל אַבְשְׁלוֹם, וְאַחַר כָּךְ שֶׁל דְּוִד, וַהְרָגוֹ יוֹאָב בֶּן צְרוּיָה, וּכְמוֹ שֶׁנְסַפֵּר בַּהֶמְשׁה.

וְאַף עַל פִּי שֶׁדָּוִד הָיָה הַבֵּן הַשְּׁבִיעִי, וְלֹא הַקֶּטָן בְּיוֹתֵר, שֶׁהֲבִי אָחִיו אֵלְיָהוּ הַבֵּן הַשְּׁמִינִי נוֹלַד אַחֲבָיו, נִקְרָא דְּוִד הַקָּטָן, וְהוּא מִטַעַם שֶׁהָיָה מַקְטִין אֶת עַצְמוֹ. כָּךְ דְּרְשׁוּ חֲבָמִים אֶת הַפְּסוּקִים בְּדִבְבִי הַיָּמִים א בְּפֶּבֶק ב פָּסוּק ט״ו, וּבִשְׁמוּאֵל א פֵּרָק ט״ז פָּסוּק י״א.

לְאַחַר שָׁגָּדַל, אָמַר דָּוִד הַמֶּלֶּךְ בְּסִפְּרוֹ תְּהִלִּים: ״הֵן בְּעָוֹן חוֹלֶלְתִּי וּבְחַטְא יֶחֲמַתְנִי אָמִי״. ״בִּי אָבִי וְאִמִּי עֲזְבוּנִי וְהַשֵּׁם יַאַסְפֵּנִי, הוֹרֵנִי הַשֵּׁם דַּרְכֶּךְ וּנְחֵנִי בְּאֹרַח מְישׁוֹר לְמַעַן שׁוֹרְרָי״. שֶׁעַל אַף שֶׁהָרְחַק מִמְּשְׁפַּחְתּוֹ וּמִבֵּית מִדְרָשׁוֹ שֶׁל אָבִיו, וְסָבֵל רַבּוֹת מִהְתָגַּבְּרוּת הַקְּלְפּוֹת לְהַחְטִיאוֹ. אַף עֵל פִּי בֵן, דְּבַק בַּתּוֹרָה בִּמְאֹד מְאֹר. וְסִיּעוֹ הַשֵּׁם, שֶׁהָיָה עוֹלֶה וּמַצְלִיחַ, עַד שֶׁבְּהַגִּיעוֹ לְגִיל שְׁלשִׁים מָלַךְ עַל יִשְׂרָאֵל. וְהָאָהוּב בְּיוֹתֵר בְּכָל תּוֹלְדוֹת עַם יִשְׂרָאֵל.

ּוְיֵשׁ לְלְמֹד מִּבָּאן, עַד כַּמָּה חָשׁוּב הוּא לְמוּד הַתּוֹרָה כְּשֶׁנַעֲשֶׂה הוּא לְשֵׁם שְׁמַיִם.
שֶׁהְנֵּה, דְּוִד לְמֵד בַּמִּדְבָּר מִתּוֹךְ טִרְדַּת מְלֶאכֶּת רְעִיֵּת הַצֹּאן, וּמִתּוֹךְ בִּזְּיוֹן
שֶׁהְיָה מְבָיָה בְּעֵינֵי מִשְׁפַּחְתּוֹ. וְסָבַל רַבּוֹת מֵהִתְגַּבְּרוּת הַקּּלְפּוֹת לְהַחְטִיאוֹ, וְשְׁמֵר
עַצְמוֹ שֶׁלֹא יֶחְטָא. וְכָאָמוּר, לַמְרוֹת הַכּּל לָמֵד בְּהַתְמָדָה עֲצוּמָה עַד שֶׁנְּהְיָה לֹגְּרוֹל
הַדּוֹר. וֶהְיוֹת שֶׁבָּל מַצְלָה וּמַצְלָה שֶׁקָנָה לְעַצְמוֹ זָכָה לָה אַחַר מַאֲמַצִּים מְרָבִּים,
זַכָה דְּוִד וּזְכוּתוֹ קַיֶּמֶת לוֹ וּלְבָנָיו אַחֲרָיו וְלִכְלָלוּת יִשְּׁרָאֵל עַד אַחַרִית הַיָּמִים.

### <u>שמואל א פרק</u> <u>טז פסוק יא</u>

וַנּאמֶר שְׁמוּאֵל אֶל־יִשׁי הָתַמּוּ הַנְּעָרִים נִיּאמֶר עוֹד שָׁאָר הַקּטָּן וַהַּגָּה רְעָה בַּצָּאן וַנִּאמֶר שְׁמוּאֵל אֶל־יִשׁי שׁלְתָה וְקַהָּנוּ כִּי לֹא־נָסָׁב עַד־בֿאָוֹ פָה:

#### Book of Our Heritage p. 138-144

#### ON A HAIR-BREADTH

When Boaz died immediately after his marriage to Ruth, darkness descended upon the world, and the light of the Messiah was covered. There were many who said: It is not God's desire that Moab's seed should mingle with the seed of the elect among Israel. Ruth, they said, had caused the death of Boaz. And the son she would bear from him — if she were to bear one — would perhaps be illegitimate.

For the Halachah which allowed the women of Moab, to marry into the community of Israel, had not yet been firmly established in Israel, and there were many who protested against it. If you will examine the Megilah of Ruth, you will find that from the time when Ruth's pregnancy is mentioned, till the end, the Elders, and all the others who were mentioned earlier — at the time of Ruth's marriage to Boaz — 'vanish' completely. Even Ruth, Oved's mother, is no longer mentioned. From now on only the neighboring women concern themselves with the newborn

child — who, out of compassion, as it were, sought to cover up Ruth's part in this child — 'There is born a son to Naomi...' (not to Ruth). It is they who give the child a name, in an effort to hearten Naomi. For the Halachah in the matter hung, as it were, on a hair-breadth. None knew how to decide the Halachah with certainty except for God Himself, Who alone knew that this Halachah was valid: that the actions of Boaz and Ruth were for the sake of Heaven, and for the sake of revealing the light of the Messiah.

Oved grew to adulthood and all saw him to be righteous. Their courage revived, and they said: If he were illegitimate, Heaven forbid, it would not have been possible for him to be as righteous and holy as he is.

This view was further strengthened after Ishai was born, and all saw that he was completely pure, without the slightest taint of evil. Then they said: The Divine Spirit spoke through Boaz and the Elders, who permitted Ruth to enter into the congregation of the Lord. They did act in accord with the Torah.

Subsequently, there were born to Ishai six sons — and in all of Beit Lechem none were as righteous and pure as they: Heroes in the strength of the Torah, and possessed in full measure of every goodly portion found in the world.

#### רות פרק ד

- (יא) ניאמְרוּ כָּל־הָעֶם אֲשֶׁר־בַּשַּׁעַר וְהַזְּקְנִים עֵדֵים יִתֵּוֹ יְקֹנָק אֲת־הָאשָׁה הַבָּאָה אֶל־בֵּיתָׁדְּ כְּרָחֵלו וּכְלָאָה אֲשֶׁר בָּנְוּ שְׁתֵּיהֶם אֶת־בֵּית יִשְׂרָאֵל וַעֲשֵׂה־ חַיִּל בָּאָפָרָתָה וּקרָא־שֵׁם בְּבֵית לַחֶם:
- (יב) וִיהֶי בֵיתְדְּ כְּבֵית פֶּׁרֶץ אֲשֶׁר־יָלְדֵה תָמָר לְיהוּדֵה מִן־םֹּנָרע אֲשֶׁר יִמָּן יְלוָלְ לְדְּ מִן־הַנַּעֲרָה הַזָּאת:
- (יג) נִיּלֶּח בְּעַז אֶת־רוּת נַתְּהִי־לְוֹ לְאִשֶּׁה נַיָּבָאׁ אֵלֶיהָ נִיּמִן יְלְנָק לֶה הַרָיָוֹן נִתַּלָד בָּן:
- (יד) וַתּאֹמֶרְנָה הַנָּשִׁיםֹ אֱלדנֶעֲמִּׁי בָּרָוּךְ יְלּוְּלֶ אֲשֶׁר לְאֹ הִשְׁבָּית לֶךְ גֹאַל הַיִּוֹם וְיִקְּרֵא שְׁמִוֹ בְּיִשְׂרָאֵל:
- (טו) וְהָיֶה לֶךּ לְמִשִּׁיב נֶּפֶשׁ וּלְכַלְבֵּל אֶת־שֵׁיבָתֵךְ כִּי כַלְתַךְ אֲשֶׁר־אֲהַבַּתָּךְ יְלָנִׁתּוּ אֲשֶׁר־הִיאֹ טְוֹבָה לָדְ מִשֶּׁרְצֵה בַּנִים:
- (טז) וַתִּלֶּח נָעֲמֶי אֶת־הַיֶּלֶדֹ וַתְּשָׁתֵהוּ בְחֵילֶהּ וַתְּהִי־ לִוֹ לִאֹמֵנָת:
- (יז) וַתִּקֶרָאנָה לוֹ הַשְּׁכֵנְוֹת שֵׁם ֹלֵאמֵׁר יֻלַּד־בֵּן לְנָעֲמֵי וַתִּקְרֶאנָה שְׁמוֹ עוֹבֵּד הָוּא אֲבִי־יִשִׁי אֲבִי דָוְד: פ
  - (יח) וְאֵׁלֶהֹ תּוֹלְדָוֹת פָּׁרֶץ פֶּרֶץ הוֹלִיד אֶת־חֶצְרְוֹן:
    - (יט) וְחָצְרוֹן הוֹלֵיד אֶת־רָב וְרָם הוֹלִיד אֶת־ עַמִינָדֵב:
- (כ) וְעַמְּינָדָבׂ הוֹלֵיד אֶת־נַחְשׁוֹן וְנַחְשָׁוֹן הוֹלֵיד אֶת־ שֹלְמָה:
  - (כא) וְשַׂלְמוֹן הוֹלִיד אֶת־בּּעוֹ וּבְעוֹ הוֹלִיד אֶת־ עוֹבֵד:
  - (כב) וַעֹבֶד הוֹלֵיד אֵת־יִשַּׁי וְיִשַׁי הוֹלֵיד אֵת־דַּוָד:

There was now a triple cord: Oved, Ishai, Eliav and his brothers — this cord would not snap. Whoever was doubtful earlier said in his heart: one must never despair in the face of calamity. Now that three generations were born in purity and holiness, it was clear to all that the entire house of Ishai was pure and without blemish. From him the anticipated light within Yehudah, would come forth.

Till...David was born and 'a cloud of darkness covered the heaven,' such as there never had been. And again no one knew where the light was hidden, except for God alone.

This last 'covering' came before the great revelation. Therefore it was a denser covering than all which had

preceded it. God took the light of the Messiah and covered it from every living eye. In deep darkness, He hid the light.

# 'THE LORD SAID THAT HE WOULD DWELL IN THE THICK DARKNESS'

The Sages have said of Ishai, David's father, that in his old age, he became doubtful of his status — because of his great fear of the slightest taint of sin. He thought: Heaven forbid, perhaps the decision of my grandfather Boaz and his Beit Din did not correspond accurately to the true Halachah. Perhaps I am illegitimate, and I am prohibited from entering the congregation of the Lord. How can I dwell with my wife, who is a legitimate daughter of Israel. While I — perhaps I am a Moabite?

Before this dreadful doubt rose in Ishai's heart, six sons and two daughters had already been born to him. What could avail to rectify the past? But the way of the wicked is not the way of the righteous. The way of the wicked is not to fear sin. And if they do fear it, it is the ensuing penalty that they fear. If they see themselves excessively immersed in sin, they no longer forsake sin out of fear of punishment.

The righteous, however, are different since their essential fear is of sin rather than of penalty. Therefore, even when they see themselves as having committed transgression, and they find that they can no longer rectify its past effects, they nevertheless do not add in the slightest to their earlier misdeeds.

#### <u>דברי הימים א פרק ב</u>

- (יב) ובּעֵז הוֹלָיד אֶת־עוֹבֵּד וְעוֹבֵד הוֹלִיד אֶת־ ישי:
- (יג) וְאִישַׁי הוֹלִיד אֶת־בְּלֹרָוֹ אֶת־אֱלִיאֵב וַאֲבִינָדְב<sup>ֹ</sup> השׁנִּי וִשׁמִעֵא השׁלִישִׁי:
  - (יד) נְתַנְאֵל הֶרְבִיעִי רַדָּי הַחֶמִישֵׁי:
    - (טו) אָצֶם הַשִּׁשִּׁי דָּוָיד הַשְּׁבִעִי:
  - (טז) וְאַחְיוֹתֵיהֶם צְרוּיָה וַאֲבִיגֵיל וּבְנֵי צְרוּיָה אַבְשֵׁי וְיוֹאָב וַעֲשָׂה־אֵל שְׁלֹשֵׁה:
- (יז) וַאָבִיגַּיִל יָלְדָה אֶת־עֲמָשֵׂא וַאֲבִי עֲמָשֶׁא יָתֶר הישמעאלי:

Ishai went and separated himself from his wife. He remained separated from her for many years, and his sons knew...

Since Ishai was great in righteousness, he realized: God did not create His world for naught, He fashioned it to be inhabited. And it is not proper for a person to dwell without a wife. What did he do? After many years of separation from his wife, he took a Canaanite maidservant who had been part of his household and he said to her: 'You are conditionally freed: if I am permitted to enter the congregation of the Lord, your liberation is valid, and you are my wife in accord with the laws of Moshe and Israel. But if I am prohibited from entering the congregation of the Lord, your liberation is not valid, and you remain permitted to a Moshite.

Ishai's wife, who was herself pure and righteous, suffered great anguish over the fact that her righteous husband was separated from her, and she was desirous of again bearing children from him. The maidservant saw her anguish, and said to her: 'Do with me as Leah did with her sister Rachel,' and Ishai's wife came in the place of the maidservant. She sanctified herself, and prayed to God. God answered her prayers: she conceived. And it was of God, that Ishai should not know of the change. Within three months his sons saw that their mother had conceived, and they said to their father Ishai: 'See, our mother is with child by harlotry. We wish to slay her, together with the unborn one who is within her!'

At that time, Ishai felt terrible anguish, and his heart was as if dead within him. And thus did he say to his sons:

'Let her give birth. And do not arouse slander against yourselves. Let the child be abhorred, and let him be a servant to you.' He wanted thereby to prevent David from mingling with the people of Israel, (despite the failure to publicize the 'illegitimacy').

The child who was born from this conception was David. Of this David said: 'I was estranged from my brothers:'
— (they considered me a bastard). 'And I was alien to the sons of my mother:' (they suspected her of harlotry).

# <u>תהלים פרק סט</u>

- (ט) מְוּזָר הָיֶיתִי לְאֶחָי וְנָכְרִי לְבָנֵי אִמְי:
- (י) כְּי־קּנָאַת בֵּיתְדְּ אֲכָלֻתְנִי וְחֶרְפִּוֹת חׁוֹרְכָּידְ נפלוּ עלי:
  - (יא) וָאֶבְכֶּה בַצְּוֹם נַפְּשָׁי וַתְּהָי לַחֲרָפִוֹת לִי:
  - (יב) וַאַתַּגָה לְבוּשִׁי שַׂק וַאַהִי לָהַם לְמַשֵׁל:
- (יג) יָשִׂיחוּ בֵי יְשָׁבֵי שֻׁעַר וֹּנְגִינוֹת שׁוֹתֵי שֵׁכֶר:
- (יד) וַאֲגֶי תְפָלָתִי־לְךּוֹ יְלְנְׁק עֵת רָצוֹן אֱלֹקים בָּרַב־חַסְדָּךְ עַׁנִנִי בַּאֲמֵת יִשְׁעֵךְ:

# SUFFERINGS OF LOVE AND REJOICING

Suffering is difficult to bear: not everyone merits the ability to accept pain with love. Some rebel against their agonies and murmur against God's ways. Some are brought by pain to an even worse end; if they are persecuted and kept at a distance by everybody, they flee from their God also, and completely forsake the source of their lives. In such cases pain becomes a stumbling block and leads to denial of God. And it is the way of people who are frail and weak, that they are incapable of withstanding suffering.

David however was the greatest hero of all the generations. What was his strength, that he was able to withstand suffering more than any person on earth?

God placed him at the midpoint of all the generations, so that he should be able to bear upon himself all the preceding generations and all those following till his power would be revealed at the End-of-Days — like the center beam which holds aloft the entire ceiling.

The sons of the tribe of Yehudah were well trained. From the morning of their childhood, they possessed fullness of strength and wisdom. Go and learn from Yehudah, the head of the tribe. In twenty-two years three generations came forth from Yehudah: his own sons: Er, Onan and Shelah; Peretz and Zerach, the sons of Yehudah by Tamar who should have become Shelah's wife as a widow of the elder brothers; Chetzron and Chamul, the sons of Peretz.

Likewise do you find concerning Calev the son of Yefuneh and his progeny: Chur, Uri, Betzalel (when they were only seven or eight years old, children were already born to them). When Betzalel the son of Uri, the son of Chur, the son of Calev was only thirteen years old, the Lord had filled him with sufficient wisdom, insight and knowledge, to build God's Tabernacle, in accord with God's design. Likewise, they were not subject to the effects of old age, as are all others. Till the end of their days, they were like lions in strength. All the more was this true of David, who was the elect of the tribe and its essence.

David was still an infant, and he already understood his destiny. While yet in the crib, his mother whispered into his ears: You are pure my son, sanctified from the womb, and your mother is likewise. Let not your heart fall during the sufferings which await you. Accept them with love and trust in God — you will never be shamed... and David listened and understood...

He grew up, and his eyes saw the separation which existed between his brothers and himself. He understood and accepted it with love.

The Sages have said that Ishai was the greatest of his generation. Wherever he entered, masses of Jews came to welcome him, and masses went out to accompany him.

Ishai's seven sons all went in the way of their father, and were noble as he was, and they too were highly regarded by all their people. They went everywhere with their father, and their honor was also great. Only young David was not with them. They kept him at a distance and abhorred him. But he knew why they did so, their intentions were for the sake of Heaven. In the recesses of his heart, he loved them nevertheless. For he said, it is not me whom they abhor, but only sin, and indeed, sin is as abhorred in my eyes as in theirs.

Everyone saw that David's brothers kept him at a distance,

and they said: 'There is some secret matter here — there is evil in the house of Ishai...'

Since there was none among the people who knew why David was kept at a distance from his entire household, they began to imagine many things about him, of which he was not guilty. And they piled accusations upon him; at first doubtfully, and when there was none to deny them, the doubts became certainty. Till all Israel 'knew' that he was 'evil,' and there was no longer anyone who hesitated to cast dishonor upon David. For everybody said: by shaming David we honor the house of Ishai. Since he is hated by those who know him closely, we certainly have the right to do so.

Kept at a distance from his home, isolated from his people, David found rich pasture and flowing water for his soul — which thirsted for God — in the wilderness to which he fled, in quest of God's nearness. There, none knew him and none saw him.

# <u>תלמוד בבלי מסכת פסחים דף קיז עמוד א</u>

תניא: היה רבי מאיר אומר: כל תושבחות האמורות בספר תהלים – כלן דוד אמרן, שנאמר +תהלים עב+ כלו תפלות דוד בן ישי, אל תיקרי כלו אלא, כל אלו... תנו רבנן: כל שירות ותושבחות שאמר דוד בספר תהלים, רבי אליעזר אומר: כנגד עצמו אמרן, רבי יהושע אומר: כנגד ציבור אמרן, וחכמים אומרים: יש מהן כנגד ציבור, ויש מהן כנגד עצמו. האמורות בלשון יחיד – כנגד עצמו, האמורות בלשון רבים – כנגד ציבור. ניצוח וניגון – לעתיד לבא, משכיל – על ידי תורגמן, לדוד מזמור – מלמד ששרתה עליו שכינה ואחר כך אמר שירה. מזמור לדוד – מלמד שאמר שירה ואחר כך שרתה עליו שכינה. ללמדך שאין השכינה שורה לא מתוך עצלות, ולא מתוך עצבות, ולא מתוך שחוק, ולא מתוך קלות ראש, ולא מתוך דברים בטלים, אלא מתוך דבר שמחה של מצוה. שנאמר +מלכים ב ג+ ועתה קחו לי מנגן והיה כנגן המנגן ותהי עליו יד ה'.

#### <u>תהלים פרק צ פסוק א</u>

ּתִפַלָה לְמֹשֶׁה אִיש־הָאֱלֹקִים אֲדֹנָ-י מָעָוֹן אַתָּה הָיַיתָ לְּנוּ בְּדָר וָדָר:

#### <u>תלמוד בבלי מסכת יבמות דף סד עמוד ב</u>

והא בימי דוד אימעוט שני, דכתיב: +תהלים צ'+ ימי שנותינו בהם שבעים שנה.

#### תוספות מסכת יבמות דף סד עמוד ב

ימי שנותינו בהם שבעים שנה – אף על גב דהאי קרא בתפלת משה כתיב מסתמא דוד אמרו שמצינו שחי כך אבל משה מצינו שחי יותר.

#### <u>ערוך לנר מסכת יבמות דף סד עמוד ב</u>

בתוס' ד"ה ימי. מסתמא דוד אמרו. פירוש להך קרא אבל בעין יעקב פי' דכל המזמור אמר דוד ולמשה פי' על משה, אכן לפענ"ד זה אינו דבפירוש אמרינן בסנהדרין (קיא ב) ובבבא בתרא (טז ב) ובמדרש דמשה עצמו אמרו:

#### <u>תהלים פרק קלז</u>

- (א) עַל נַהָרוֹתוּ בָּבֶּל שָׁם יֻשַׁבְנוּ גַּם־בָּכֵינוּ בְּזָכְרֵנוּ אֶת־צִיּוֹן:
  - (ב) עַל־עֲרָבִים בְּתוֹכָה חָּלִינוּ כִּנּרוֹתִינוּ:
- (ג) כִּי שָׁם שֲאֵלֶוּנוּ שׁוֹבֵׁינוּ דִּבְרֵי־שִׁיר וְתוֹלֶלֵינוּ שִׁמְחָה שִׁירוּ לָּנוּ מִשִּׁיר צִיְּוֹן:
  - (ד) אֵיך נָשִׁיר אֶת־שִׁיר־יְלְוֶלֶק עַׁל אַדְמַת נֵכֶר:
    - (ה) אָם־אֶשְׁכָּחָך יֱרוּשָׁלָּם תִּשְׁכַּח יְמִינֵי:
- (ו) תִּדְבַּק־לְשׁוֹנִיוּ לְחִכִּ אֶם־לֶּא אֶׁזְכְּרֵכִי אִם־לָא אֻצְלֶה אֶת־יְרוּשָׁלֶ ם עַׁל רָאשׁ שִׁמְחָתִי:
  - (ז) זְלָר יְלֹנָקו לִבְנִׁי אֱדֹּוֹם אֵת יְוֹם יֱרוּשָׁלָ ם הָאָמְרִים עָרוּו עֶרוּ עַׁד הַיְסִוֹד בְּה:

- (ח) בַּת־בָּבֶּל הַשְּׁדוּדָה אַשְׁרֵי שֶׁיְשַׁלֶּם־לֶךְ אֶת־גְּמוּלֵךְ שֶׁגְמַלְתְּ לְנוּ:
  - (ט) אַשְׁרֵיו שֶׁיֹאחֵׁז וְנָפֵּׁץ אֱת־עֹלְלַיִּיְדְ אֶל־הַסְּלַע:

#### <u>תלמוד בבלי מסכת גיטין דף נז עמוד ב</u>

אמר רב יהודה אמר רב, מאי דכתיב: על נהרות בבל שם ישבנו גם בכינו בזכרנו את ציון? מלמד, שהראהו הקדוש ברוך הוא לדוד חורבן בית ראשון וחורבן בית שני; חורבן בית ראשון, שנאמר: על נהרות בבל שם ישבנו גם בכינו; בית שני, דכתיב: זכור ה' לבני אדום את יום ירושלים האומרים ערו ערו עד היסוד בה.

#### <u>תהלים פרק עב</u>

- (א) לשָׁלמֹהו אֱלקים מֻשְׁפָּטֶיךּ לְמֶלֶדְ תַּוְ וְצִדְקַתְּדָּ לְבֶּן־ מֱלֶדִּ:
  - (ב) יָדָין עַמְּךְּ בְצֶדֶק וַעְנָיֶיךּ בְמִשְׁפָּט:
  - (ג) יִשְׂאָוּ הָרִים שֶׁלְּוֹם לָעֲם וֹּגְבָעוֹת בִּצְדָקָה:
  - (ד) יִשְׁפְּטוּ עֲנִיֵּי־עָָם יִוֹשִׁיעַ לִבְנֵי אֶבְיֶוֹן וִידַכֵּא עוֹשֵׁק:
    - (ה) יִירָאָוּדְ עִם־שָׁמֶשׁ וְלִפְגַי יָׁרַחַ דְּוֹר דּוֹרִים:
    - (ו) ְיֵרֵד כְּמָעָר עַל־גֵּז כְּרְבִיבִּים זַרְזִיף אֶרֶץ:
    - (ז) יָפְרַח־בְּיָמֵיו צַדֵּיק וְרָב שְׁלוֹם עַד־בְּלִי יָרָח:
      - (ח) וְיֵרְדְּ מִיָּם עַד־יָם וֹּמִנָּהָּר עַד־אַפְּסֵי־אֶרֶץ:
        - (ט) לֶפָנָיו יִכְרְעַוּ צִיֵּים וְאֹיְבָּיו עָפָר יְלַחֵכוּ:
    - (י) מַלְבֵּׁי חַרְשִׁישׁ וֻאִּיִּים מִנְחָה יָשֶׁיבוּ מַלְכֵי שְׁבָּא וֹסְבָּא אֶשְׁבֵּר יַקְרִיבוּ:
    - (יא) וְיִשְׁתַּחָווּ־לָוֹ כָל־מְלָכֵים כָּל־גּוֹיָם יַעַבְדְוּהוּ:
      - (יב) כִּי־יַצִּיל אֶבְיָוֹן מְשַׁנֵּעַ וְעָנִי וְאֵין־עֹזֵר לְוֹ:
    - (יג) יָחֹס עַל־דָּל וְאֶבְיֻוֹן וְנַפְּשָׁוֹת אֶבְיוֹנְים יוֹשִׁיעַ:
    - (יד) מִתְּוֹךְ וָמֵחָמָס יִגְאַל נַפְּשָׁם וְיֵיקַר דָּמָם בְּעֵינֵיו:
- (טו) וִיחִי וְיִמֶּן־לוֹ מִזְּהָב שְּׁבָא וְיִתְפַּלֵּל בַּעְדָוֹ תָמֵיד כָּל־הַיּוֹם יְבָרֵכֵנְהְוּ:
- (טז) יְהַי פִּסַת־בַּרוּ בָּאָרֶץٌ בְּרָאשׁ הָֿרִים יִרְעַשׁ כַּלְבָנָוֹן פִּרְיֵוֹ וְיָצֵיצוּ מֵעִיר כְּעֲשֶׁב הָאָרָץ:

#### דעת מקרא

(א) לְשְׁלֹמֹה – מִזְמוֹר זֶה אָמֵר שְׁלֹמֹה. פֵּרוּשׁ אַחֵר: דָּוָד אָמֵר מִזְמוֹר זֶה וְהָתְפַּצֵּל בּוֹ עַל שְׁלֹמֹה (ועי׳ בסיכום המומור).

# ילקוט ביאורים

מדוע נזכר שלמה בתהלים לפי הסוברים ששלמה לא נמנה מאלו שכתבוהו ותמוהו התוםפות (ד"ה מ"י) לפי הגירסא בגמרא לפנינו, מדוע לא מנו את שלמה

בין הזקנים שכתבו את ספר התהלים, והרי שמו נזכר בתהלים במזמור ע"ב 'לשלמה אלוקים משפטיך' וגוי. ותירצו, שלא שלמה אמרה אלא דוד התפלל על שלמה בנו. וכן מה שנזכר שמו במזמור קכ"ז 'שיר המעלות לשלמה' וגוי, לא אמרה שלמה אלא דוד, שהרי דוד אמר את כל חמש עשרה שירי המעלותף. והביאו התוספות ראיה לדבריהם, שהרי בסוף מזמור ע"ב כתוב 'כלו תפלות דוד בן ישי', ובהכרח שדוד אמר מזמור זהט.

וכדברי התוספות שמזמור ע"ב התפלל דוד על שלמה בנו כתבו המפרשים על תהלים'. וכן מה שכתבו ששיר המעלות לשלמה נאמר על ידי דוד, מבואר כן בזוהר חדש (נוספים יש: ד"ה מ"ר 6"ר יסורה). אמנם במקום אחר בזוהר (פקתי רכו. ד"ה מו פתמ) מבואר ששלמה אמרה.

- (יז) יָהֶי שָׁמֹּוֹ לֵעוֹלָם לְפָנֵי־שֵׁמֵשׁ ינין יְנָוֹן שְׁמְוֹ וַיִּתְבַּרְכוּ בָּוֹ כֵּל־גוֹיֵם יִאַשְׁרְוּהוּ:
  - (יח) בָּרָוּדְן יְלְוָלָק אֱלֹקים אֱלֹקי יִשְׂרָאֵל עֹשֵׂה נִפְּלָאָוֹת לְבַדְּוֹ:
  - (יט) וּבָרָוּדְו שֵׁם כְּבוֹדוֹ לְעוֹלָם וְיִמְלֵא כֻבוֹדוֹ אֶת־כָּל הָאָבֶץ אָּמֵןוּ וְאָמֵן:
    - (כ) כָּלָוּ תְפָּלְוֹת דְּוֹד בֶּן־יִשְׁי:

#### רש"י תהלים פרק עב פסוק כ

כלו תפלות דוד – רבותינו דרשו כלו, כל אלו תפלות דוד לכלול כל הספר על שם דוד ואף מ"ש בני קרח ועשרה זקנים ע"ש שהוא נקרא נעים זמירות ישראל (ש"ב =שמואל ב= כ"ג), ויש לפתור כלו כמו נסתיימו כמו רומו מעט (איוב כ"ד) שומו שמים (ירמיה ב') וא"כ הוא לא נכתב המזמור במקומו ואין מוקדם ומאוחר בספר ונראין הדברים שלעת זקנתו כשהמליך את שלמה אמרו:

#### מלבי"ם תהלים פרק עב פסוק כ

כלו, שזאת התפלה האחרונה שהתפלל לפני מותו אחרי משח את שלמה:

#### מצודת דוד תהלים פרק עב פסוק כ

כלו – נשלמו תפלת דוד כי המזמור הזה אמר סמוך למיתתו בעת שהמליך את שלמה ולא הוסיף לומר עוד ולא כתבה בסוף הספר כי ראה להשלים את הספר בהלולים בעבור רוב השבחים האמורים בהם:

#### התהלים המפורש

# פרק עב 🤐

מזמור זה חיברו דוד המלך בעת שהמליך את שלמה בנו, והתפלל עליו שישפוט את העם בצדק וברחמים ויצליח בשבתו על כסא מלכותו — שיהיה אז שפע טובה ושלום על ישראל. ואַמְרוֹ בסוף ימיו כאשר כבר שכב על מיטתו ונטה למות, ולזה אמר בסיומו ״כלו תפלות דוד בן ישי״ כי היא היתה האחרונה ממזמוריו (מאירי, רד״ק, אבן יחיא ומלבי״ם, וכעי״ז ברש״י בתחילת הפרק ובסופו). ו״לא נכתב המזמור במקומו ואין מוקדם ומאוחר בספר״ (רש״י פסוק כ). כי המזמורים לא נכתבו בספר כפי סדר אמירתם (מאירי). כי ביקש דוד לחתום הספר במזמורי ״הללויה״ שכולם שבח לאל וסיפור נפלאותיו (מאירי ורד״ק). וייימ אותו על מלך המשיח וספותו ואלשיף). ואף במאירי הביא גם דעה זו, וכתב שמשיח נקרא ישלמה וייימ אותו על מלך המשיח וספותו שוח״ט. וייימ ששלמה המלך הוא שחיבר תפילה זו (רבינו וידאל הצרפתי, חזה ציון). וראה מה שהארכנו בכך ב״מבוא״ לתהלים בפרק ״התהלים — מחברו שמו ומבנהו״.

#### <u>ר' עדין שטיינזלץ</u>

ובסיום: כֶּלּוֹ תְפִלּוֹת דָּוִד בֶּּן־יִשְׁי, משום ששני הספרים הראשונים שכתהלים הם ברובם הגדול מזמוריו של דוד עצמו, המסודרים כספרים לעצמם. ואילו מכאן והלאה יש מזמורים שונים שבחלקם לא מצוין שם המחבר, ובאחדים מהם מצוינים שמותיהם של מחברים אחרים – אף שגם בהם יש עוד ממזמוריו ומתפילותיו של דוד.

#### <u>ר' עדין שטיינזלץ</u>

הספר עצמו מעיד על כך שהוא ספר הְּפָּלוֹת דָּוִד בֶּן יִשָּׁי (תהלים עב, כ); ואכן, רוב מומוריו מיוחסים לדוד המלך. עם ואת, נזכרים בספר גם שמותיהם של כמה משוררים אחרים. לפי מסורת חכמים (בבא בתרא יד ע״ב־טו ע״א), לעשרה אנשים מיוחסים מזמור אחד או אחדים (ובכללם אדם הראשון ומשה רבנו).

#### <u>דעת מקרא</u>

הַפְּסוּק הָאַחֲרוֹן ׳פָּלוּ תְפִּלּוֹת דְּוִד בֶּן־יִשְּׁ׳׳ הוּא כְתֹבֶּת בְּסוֹף הַפֵּפֶּר. וּמְצִינוּ, שֶׁהַפּוֹפְרִים הַקַּרְמוֹנִים קִינְּפְעָמִים לִפְבְּעַ בְּתֹבוֹת בָּאֵלֶה בְּסוֹף הַפֵּפֶּר, וְלֹא רַק בְּכֹתְרוֹת בְּרֹאשׁ הַפִּפֶּר. וְעֵצֵן עֵל בָּךְ עוֹד בַּפְּבוֹא הַכְּלְלִי לְסֵפֶּר תְּהִלִּים. וְאַף עַל פִּי שֶׁלְאַחַר הַפֵּפֶּר הַשֵּׁנִי בְּאִים עוֹד שְׁלשָׁה סְפְּרִים, לֹא עָכְרוּ אֶת הַבְּתֹבֶת הַזֹּאת מִמְּקוֹמָה, לְהוֹדִיעֵנוּ, שֶׁמְּעִקְרוֹ הָיָה כָּל סֵפֶר מִחְמֵשֶׁת סִפְּרֵי מְהָלִים יְחִידָה בִּפְנֵי עַצְּמָה. וְעוֹד, מִשׁוּם שֶׁאֶפְשְׁר לְפָרֵשׁ, שֶׁפְּסוּק זֶה מוּסְב עַל הַמִּוֹמוֹר שֶׁלְפָנִיו, תְּהִלִּים יְחִידָה בִּפְנֵי עַצְמָה. וְעוֹד, מִשׁוּם שֶׁאֶפְשְׁר לְפָרֵשׁ, שֶׁפְּסוּק זֶה מוּסְב עַל הַמִּוֹמוֹר שֶּלְפָנִיו, לוֹמֵר שֶׁהוֹא הַמִּוֹמוֹר הָאַחְבוֹן שֶׁאָמֵר דְּוִד לִפְנֵי פְסִירָתוֹ. וְכָךְ נָאֶה לְדָוִד שֶׁיְסֵיֵם אֶת חַיָּיוֹ בִּתְפִּלָּה לוֹת בְּלֹבוֹת שְׁלֹמֹה בְנוֹ. וּמָה שֶׁלֹא נִכְתַּב הַמִּוֹמוֹר בְּסוֹף סֵפֶּר תְּהִלִּים, הוּא מִשׁוּם שֵׁיאִין מִקְּדָם נְמִילְתוֹר בְּמוֹך הַבְּר בְּמִרְ הַמְּלִים, הוֹא מִשׁוּם שֶׁיאִין מִקְבָּם הַמִּוֹתְרה בַּמוֹר בְּמוֹך בְּמוֹר בְּסוֹף מַפֶּר תְּהִלִּים, הוּא מִשׁוּם שֶּׁיאִם בְּנִיב בְּמִיבְ בְּכוֹר בְּמִים בְּמִי בְּבְּים בְּבִּים בְּמִים בְּיִר בְּמִיבְּם הְנִילִים וְחִבּים הִיּלְמוֹר הְצִים שִׁלֹא נִכְתַב הַמִּיְמוֹר בְּסוֹף סֵפֶּר תְּהִלִים, הוֹא מִשׁוּם שֶׁיאִין מִקְבָּם הַמִּים בְּמוֹיף בִּמוֹים בְּיִים בְּיִבְּים בְּנִים בְּמִילְם בְּמוֹיף בְּמוֹיף בִּחוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִם בְּבְּיִב בְּמִים בְּיִים בְּשִׁים בְּיִים בְּיִבְּים בְּעִּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּמִים בְּים בְּבְּים בְּמִים בְּים בְּבִּים בְּבְּים בְּיִים בְּבִיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּים בְּיִים בְּיִבּיוֹם בְּעִל בְּיִם בְּיוֹבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בְּעִים בְּיִיבְים בְּיוֹב בְּנִים בְּיִתְים בְּנִים בְּעִים בְּיִים בְּיִים בְּעִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּנִיים בְּיִים בְּיִבְים בְּמִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיּים

14 ויש בדברי חז"ל עוד כמה וכמה דרשות על הפסוק 'כלו תפלות דוד בן ישי', עי' במדרש שוחר טוב ובילקוט המכירי.
ויש לשים לב שמלשון הפסוק הזה עולה, שכל מזמורי תהלים מכונים 'תפילות', אף שהשם 'תפילה' נמצא בכתובת של
מזמורים מעטים בלבד. וכן שכל מזמורי תהלים נקראים על שם דוד בן ישי, ואף על פי שיש הרבה מזמורים, שבכתובות
שלהם נזכרים שמות של אנשים אתרים.

#### הקדמת אבן עזרא לספר תהלים

אגרל אל אשר כל הגדולות ויריץ כל צבאיו על ממלות . ברוח פיו יסובב הענלות עלילותיו פליאות גם מנולות . רצונו העשנה כל המילות יקרות כי בכתם לא ממולות . הדרו אערוך המיד במלות וכל הפצי לכונן לו תפלות . משוש לבי פני צורי לחלות והוא עורי להחל גם לבלות .

# נאם אברהם בר מאיר אכן עזרא הספרדי

דה ספר קהלות יש בו תזמורים ושם המשירר או המסבר כתוב בראש המומור ויש מהם רבים בלא זכר שם המשירר כמומור הראשין גם השני ומזמור ויש מהם רבים בלא זכר שם המשירר כמומור הראשין גם השני ומזמור וישב בסתר עליון ואשר אחריו ומחלוקת גדולה יש ביכות התפרשים יש אומרים כי כל כספר לדוד והיה נכיא והעד כמלית דוד איש האלפים וככה לא כמלא בכסרים כי אם על נכיא ועוד שאמר בדבריו האחרונים רות ה' דבר כי כמו הדובר כי ועוד ומלחו על לשוני ומנאכו שם ידותין מחובר עם דוד במומור והיה כן כי כמומור לדוד ונתנו לידותין לנגן כי הוא אחד מהמנלחים וככה לשלמה אלפים הוא משפטיך למלך תן נכואת דוד על שלמה בנו ותפילה למשה איש האלפים הוא לדוד ונתן התומור לבני משה לשכואל יבניו וככה כל מזמיר לאסף ולבני קרת לאחד מבני הימן נכד שמואל שהיה מכני קרת ככתוב בדברי הימים ושל ההרות בכל גם אלשים באו נותם במולחך נכואת דוד שהתובא לשתיד על דרך הנה כבל גם אלשים באו נות ההדמונים עם איוכ ומגילות והעד מומור ושיר ותפלה לשתיד ונעכור זה כתכוהו ההדמונים עם איוכ ומגילות והעד מומור ושיר ותפלה

ואמרו כי של נסרות כבל חברו אחד מן המשוררים בכבל וככה אחרו כי אל מזמור לכני קרח כוח לחחד מן המשוררים מכני בני כימן שכיו כבכל ודבריכם יורו על הגלות ולא ימצא ככה כדברי דוד ואמרו כי גם אסף שם משורר כיכ כככל ואיננו אסף המוצח שהיה כימי דוד וככה איתן האורחי חבר מומיר בהכרת מלכות כית דוד כיתי לדקיהו והמומורים שחין כתוב עליהם שם לח ידעו סעחברים זה ספר תהילות שם המחבר וככה לבני קרח לחחד מזרש ולא ידשי שמו וחשרי המימי דרך דברי נער מנערי ישרחל היה לו ככוד ממלכי בכל והעד בחה יוכה נשר לעיר חוכי ונכזה וגם כי ישכו שרים כי נדברו ודעתי נוטה מם דברו הקדמונים ז"ל כי זה הספר כולו נחמר ברוח הקודש ולמה חמהו מחלת שיר והנה שירת החזינו חוכים גם קפילה לחבקוה גם התוכח של לשון הנדיקים עד חנה כ' שועתי וכמפר ישעיה למה תתעמו ה' מדרכיך וכל מזמור כחיב ברחשו לדוד היה לדוד או לחחד מן המשוררים התתנכחים על דוד על דרך לשלמה חלפים משפטיך לחלד חו שגם כוח לחחד מהמשוררים על שלמה ותפילכ למשה הוא למשה ומומור לאסף גם הוא לאסף שהיה בימי דוד וכתוב עליו הנבא של ידי כחלך ולכני קרם לכני הימן המשורר וכולם היו בימי דוד וכתוב של הימן חוזה החלר ולשלחה לחחד החתובחים על שלחה חו על המשיח בנו כחשר נקרם שמו ודוד שכדי כשיא לכם לשולם של דרך ואתה אל תירא שנדי ישקב והמזמורים שחין כתוב כרחשם שם חדם יתכן שחיכן לדוד חולי הם לדוד כתומור הודו להי קרחו כשתו שחין שם שם דוד וכוח לדוד וזה מפורש בדברי הימים כי דוד חיברו של הארון ונחנו לאסף המשורר ולמה תמהו מסרשים בעבור שאין בתחילת כספר לכוחת דוד כי חין ספק בין הישרחלים כי ספר ברחשית משה חדונינו כתבו כו ככה הכלו חבותינו החדושים ז"ל חמ"ם שחיו כתוב בתחילה וידבר השם אל משה:

#### <u>דברי הימים ב פרק ח</u>

(יד) ניַצְמֵד כְּמִשְׁפֵט דֵּוִיד־אָבִיו אֶת־ מַחְלְלְּוֹת הַכּּהָנִים עַל־עֲבֹדָתָּם וְהַלְוֹיָם עַל־מְשִׁמְרוֹתָם לְהַלֵּל וּלְשָׁרַת גָגֶד הַּלְּהָנִים לְדָבר־יָוֹם בְּיוֹמֹוֹ וְהַשּׁוֹעֲרִים בְּמִחְלְקוֹתָם לְשַׁעַר נָשֶׁעַר כִּי בֹן מִצְוַת דָּוִיד אִישׁ־ האלקים:

#### R' Shimshon Raphael Hirsch

The manner in which David conceived of his own role and that of his songs is expressed in his "last words" which have been preserved for us in the Second Book of Samuel (23:1-7). Here he views the significance of his own gift as a singer and the part to be played by his descendants in the advancement of the universal salvation on earth which will come to pass in the far distant future. In Verses 2 and 3 David declares the ultimate victory of the righteous and the fear of the Lord among mankind to be the main content of the message for the dissemination of which God had imbued him with His spirit and entrusted His word to his lips. It is a future which, as David states in Verse 4, will dawn as a pure and cloudless morning of the nations only when the seeds of salvation nestled within the soil of mankind will have been brought to maturity through the alternation of joy and sorrow even as the grain is ripened by means of alternating sunshine and rain. For (Verse 5) the importance of his dynasty, established and maintained by God, extends far beyond the immediate present. God has established with him a covenant belonging to eternity which remains ready and preserved at all times although David's salvation and that of all the others striving after God has not yet visibly sprouted forth in our own day. But everything that is base and evil (Verse 6-7) is as a rootless thorn which the wind can drive away and which, therefore, need not be plucked out by human hands. Of course, if a human power would have to fight against evil, that power would have to gird itself with spears and iron armor. But evil men will perish through the fire of God's rule, even though Divine sovereignty seems to remain in repose and at rest.

In this, the last spiritual testament of David, lies the true key to the Psalms, and we therefore wish to quote it here both in its original text and in the translation:

#### II SAMUEL 23: 1-7

- 1) And these are the last words of David. Thus says David, the son of Yishai, and thus speaks the man raised on high as the anointed of the God of Jacob and the sweet singer of Israel.
- 2) The spirit of the Lord spoke through me, and His Word was upon my tongue.
- 3) But the God of Israel said it; the Rock of Israel spoke to me; the righteous shall prevail amongst men, prevail through the fear of God.
- 4) Bright as morning light the sun אָרָאוֹר בּקר יוַרַחשָׁמָשׁ בַּקּר לֹא (4) shall rise; even before, from sunshine, from rain, the plant springs up from the soil.
- 5) For not so is my house with ביתי עם־פל כי ברית (5 God, for He has established with me an everlasting covenant. Therein prepared in all things and secure [are] my salvation and mankind's striving, though as yet He does not make it grow.
- 6) But the worthless, they are all ובליעל כקוץ מנד כלהם ברלא as thorns, driven away, for one removes them not by force;
- 7) Were a man forced to touch וְאִישׁ יָנַע בָּהָם יִמְלַא בַרְזָל וְעֵץ חְנִית γ them, he would need arm himself with iron and the spear; instead, in fire are they burned, burned [while He remains] at rest.

ו) ואלה דברי דוד האחרנים נאם דוד בַּרְישֵׁי וּנָאָם הַנָּבֵר הָקָם עָל מְשִׁיחַ אֱלֹּוֹי יעקב ונעם ומרות ישראל:

2) רוח יושה הבריבי וּמְלָתוֹ עַל־לְשׁוֹנִי:

3) אַמַר אֱלֹי יִשְׂרָאֵל לִי דְּבָּר צוּר יִשְׂרָאֵל מוֹשֵׁל בָּאָדָם צַרִּיק מוֹשֵׁל יִרְאַת

עבות מִנֹנָה מְמַטֶר דְּשָׁא מֵאָרָץ:

עוֹלָם שָׁם לִי עַרוּכָה בַכּל וּשְׁמְרָה כִּי כל־ישעי וכַל־חַפַץ כִּרלֹא יַצְמִיחַ:

ביד יקחו:

ובַאָשׁ שַרוֹף יְשַׂרְפוּ בַּשָּׁבָת:

The great example of David had also inspired men of kindred spirit, such as the Koraides, Assaph, Heman and Ethan, to emulate him, and songs of Divine inspiration penned by them have also been incorporated into the Book of Psalms. Like David, they, too, were filled with the awareness of the destiny and task of their people, of the future goals of mankind and of the lofty importance of their own people for the fulfillment of this end. Their spirit, even as that of David, meditated upon all the long road of trials and sorrows which their people would have to cover among the nations until they would reach that goal. Their spirit accompanies Israel, as it were, with the quickening notes of their words of song. The spirit of David pervades all their psalms whose content is primarily of import to the nation as a whole.

This collection also contains several psalms by Moses, as well as one by King Solomon.

#### שמואל ב פרק כב פסוק א

וַיִדבֵּר דָּוָד לַיקֹנָק אֶת־דִּבְרֵי הַשִּׁירָה הַזָּאת בִּיוֹם הָצִּיל יְקֹנֵק אֹתֶוֹ מִבַּף כָּל־אֹיְבָיו וּמִבַּף שָׁאִוּל:

# מל<u>בי"ם שמואל ב פרק כב</u>

(א) וידבר דוד. המזמור הזה כולו סידר נעים זמירות ישראל בספר תהלותיו (מזמור יח), ובפירושנו לספר תהלותיו בארנו דבריו כיד ה' הטובה עלינו. אך למה הוצג גם כאן, ולמה באו פה שנויים רבים וחלופים בתיבות ובאותיות, כדי צריכים אנו לשמוע לדברי מהרי"א, חבר השירה הזאת בבחרותו בהיותו בתוך צרותיו, ועשאה כוללת לכל הצרות, כדי שבכל פעם ופעם שהיה ה' מצילו מצרה היה משורר השירה הזאת, וז"ש ביום הציל ה' אותו מכף כל אויביו ומכף שאול, בכל פעם שניצול שר לה' כדברים האלה. ובספר הזה לא נכתבו מזמירות דוד ותשבחותיו, רק השירה הזאת שהיא כוללת וששר אותה תמיד. ודוד המע"ה לעת זקנותו קבץ ואסף כל תהלותיו בספר מיוחד לצורך הנהגת המתבודד, שישפוך שיחה לפני א-ל על כל הפרטים (שיצרח) [שיצרך] איש איש בימי חלדו, ימצא מזמור או תפלה יתפלל בה, ויש בה סגולות נפלאות כי חברה ברוח הקדש ככתוב בס' שמוש תהלים, וגם המזמור הזה כתב שם שנית שיתפלל אדם אשר סבבוהו מצוקות רבות וניצול מהם כדוד, ואולם יען שנעשה לצרכי המתבודד תפלה לעני כי יעטוף, שינה ענינים רבים באופן שיתכנו לצרכי היחיד, וע"ד זה מצא השר מהרי"א טעמים נכונים לכל החלופים שבאו פה מבספר תהלות, עיין עליו כי אין להוסיף על דבריו. ופירוש המזמור היקר הלז כתוב אתי בספר תהלות כי שם מקומו, ולא אכפלהו פה שלא לצורך, לשכנו תדרשו ובאתם שמה אם יהיה אלקים עמדי:

#### רד"ק שמואל ב פרק כב

(א) וידבר דוד לה' - שירה זאת חבר' דוד בסוף ימיו כשהניח ה' לו מכל אויביו, ואמר ומכף שאול כי הוא היה שקול כנגד כל אויביו וכתובה שירה זו בספר תהילי' ומתחלפת במקומות במלים והענין אחד וי"ת השירה הזאת על הצלת ישראל מאויביהם גם דבר פרעה זכר בפסוק עלה עשו באפו:

#### תרגום יונתן שמואל ב פרק כב פסוק א

ושבח דוד בנבואה קדם ה' ית פתגמי תושבחתא הדא פתגמי תושבחתא הדא על כל יומיא דשיזיב ה' ית ישראל מיד כל בעלי דבביהון ואף לדוד שיזביה מחרבא דשאול:

#### רד"ק שמואל ב פרק כג

ונעים זמירות ישראל - על הזמירות שעשה בספר תהלים שהיו משוררים ומזמרים הלוים בהם לפני הארון ובבית המקדש וי"ת ותקין למימני בחיך וגו':

(ב) רוח ה' דבר בי - הזמירות ברוח הקדש אמרתי אותם אשר דבר בי ומלתו היתה על לשוני באמרי הזמירות כי רוח הקדש עוררה אותי והופיעה הדברים על לשוני ות"י אמר דוד ברוח נבואה דה' וגו':

#### <u>קהלת פרק ז פסוק יט</u>

ַבְּעִיר: הַּעָּז לֶחָכֶם מֵעֲשָׂרָה שַׁלִּיטִים אֲשֶׁר הָיֻוּ בָּעִיר:

#### קהלת רבה

(לט) אדם הראשון. כגון (חהלים קלט , מז) גלמי ראו שיניך וגו' אדם הראשון אמרו (רש"י בבבא בתרא דף י"ד, ב). גם (תהלים לב, א) מזמור שיר ליום השבת איתא בבראשית רבה (כב, יג) ובשוחר מוב שאדם הראשון אמרו: ואברהם. דאימן האזרחי (תהלים פט,

א) זה אברהם (רש"י): ומשה. תפלה למשה איש האלהים וכל אחד עשר מזמורים כסדרן (רש"י): ושלמה. דכתיב (שם עב, א) לשלמה אלרים משפטיך למלך תן: לא איתפלגון. אין חולק בהם דאליבא דכולי פלמא אלו החמשה הם מאותן עשרה שאמרוהו: אסף. כדכתיב מזמור לחסף: הימן. דכתיב (שם פח, א) משכיל להימן (רש"י): וידותון. דכחיב (שם לט, א) למנלח לידותון (רק"י): ושלשה בני קרח. זכתיב (שם מחרפה) שיר מזמור לבני קרה: ועזרא. כספר חוח חמת בשולי הגליון כתב זה דקה חשיב עורה הוא שיבוש מפורסם, עד כאן לשונו. ולי אפשר שלריך לומר במקום עזרא מלכי לדק. כדכתיב (שם קי, א) נאם ה' לחדני שב לימיני וכל המזמור. ועיין בבבא בתרא דף י"ד וכשוחר סוב מזמור א'. ובשיר השירים (רבה ד) פסוק (ד) כמגדל דוד: הוא אסף דהכא הוא אסף דתמן. כלה לומר דאסף הוא מבני קרח והוא אכיאסף: על ידי אסף הנבא כרי. בני אסף היו ממונים על השיר על ידי אסף הנבא וגו' משמע דאחר הוא (מתנות כהונה): רבי יוחנן אמר לידותון בוי. רלה לומר שרבי יוחגן חשב הימן ושלשה בני קרח לשלשה. ועזרא או לפי גירסתנו מלכי לדק. אבל אסף לא חשב דסבירא ליה שהוא מבני קרח. ולידוחון לא חשב משום דסבירא ליה דלאו שם נביא הוא: הימנון. פירוש שכח: (מ)

לט דָּבֶר אַחַר, ״הַחֶבְמָה תָּעוֹ לְחָבָם״, זֶה דָּוִד, ״מֵּצְשָׂרָה שַׁלִּיטִים״, מֶעֲשֶׂרָה זְקַנִים שֶׁאָמְרוּ °בְּסֵפֶּר תִּלִּים, וְאֵלוּ הַן: אָדָם הָרִאשׁוֹן וָאַבְרָהָם וּמשֶׁה וְדָוִד וּשְׁלמה, עַל אִילֵין חֲמִשָּׁה לָא °אִיתְפַּלְגִין, אָילֵין חַמְשָׁה אָחֶרָנְיָיתָא מַאן אִינּוּן, רַב וְרַבִּי יוֹחָנָן, רַב אָמַר: אָסָף הַימָן וִידוּתוּן, וּשְׁלשָה בְּנֵי קֹרַח אֶחָר, וְעֶזְרָא, וְרַבִּי יוֹחָנֶן אָמַר: הוּא אָסָף דְּהָכָא הוּא אָסָף דְּתַפָּן, אֶלָּא עַל יְדֵי שֶׁהָנָה בָּן תּוֹרָה זָכָה לומר שִירָה עם אֶחָיו וְזָכָה לוֹמֵר שִׁירָה בִּפְנֵי עַצְמוֹ, עַל דַּעַת רַב אָסָף אַחֵר הוּא, שֶׁנֶאֲמַר (דברי הימים־א כה. ב) ״עַל יַד אָטָף הַנִּבָּא עַל יְדֵי הַמֶּלֶךְ", רַב וְרַבִּי יוֹחָנָן, רַב אָמֵר: (שם שם ג) "לְידוּתוּן" מַמָּשׁ, רַבִּי יוֹחָנֶן אָמֵר: ״לִידוֹתוּן״, הַגָּבָּא עַל הַדָּתִין וְעַל הַדִּינִין שֶׁעָבְרוּ עַלִיו וְעַל יִשְׂרָאֵל, רַבִּי הוּנָא בְּשֵׁם רַבִּי אַחָא: אַף עַל פִּי שֶׁצְשָׁרָה בְּנֵי אָרָם אָמְרוּ סֵפֶר תְּהָלִים, מִכָּלְהוֹן לֹא נֶאֲמֵר עַל שְמוֹתָם אֶלָא עַל יְדֵי דָּוִד מֶלֶךְ יִשְרָאֵל, יימֶשְׁלוּ מָשָׁל, לְמָה הַדָּבָר רוֹמֶה, לַחֲבוּרָה שָׁל אֲנָשִׁים הַמְבַּקֶּשֶׁת לוֹמֵר הִימְנוֹן לַמֶּלֶךְ, אָמֵר לָהֶם הַמֶּלֶךְ: כּוּלְכֶם נְצִימִים, בּוּלְכֶם חֲסִידִים, בּוּלְכֶם מְשׁוּבָּחִין לוֹמֵר הִימְנוֹן לְפָנֵי, אֶלָא אִישׁ פָּלוֹנִי יֹאמֵר עַל יְדֵי כּוּלְכֶם, לָמָה, שֶׁקוֹלוֹ עָרֵב, כָּךְ בְּשָׁעָה שֶׁבִּקְשׁוּ צְשֶּׁרָה צַדִּיקִים לוֹמֵר סֵפֶר תְּהָלִים, אָמֵר לֶהֶם הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא: בּוּלְכֶם נְעִימִים וַחֲסִידִים וּמְשוּבָּחִין לוֹמֵר הִימְנוֹן לְפָנֵי, אֶלָא דָּוִד יאמר עַל יְדֵי בּוּלְכֶם, לָמָה, שֶׁקוֹלוֹ עָרֵב, הָדָא הוּא דְכְתִיב (שמואל־ב כג, א) ״וּנְעִים וְמְרוֹת יִשְׂרָאֵל״.

#### <u>שיר השירים פרק ד פסוק ד</u>

בָּמָגְדָל דַּוִיד צַנַארֶדְ בָּנָוּי לְתַלְפָּיֻוֹת אֱלֶף הַמָּגֵן תַּלְוּי עַלָּיו כָּל שָׁלְטֵי הַגְּבּוֹרֵים:

#### <u>שיר השירים רבה פרשה ד</u>

שכן הלנושים והמלומתים שבכם:
לגוזר ים סוף לגזרים. וגומר
והעביר ישראל בתוכו. והזרע
אברהם כתב וזה לשוט שמעתי
שהוא מעות והכי גרסיכן, בספרו
ואמר למכה מלכים וגו' ועיין בו מה
שכתב ביאורו של הגירסא החדשה:
אדם הראשון. כגון (תהלים קלט,
מיז) גלמי ראו עיניך, ולי מה יקרו
ממרו (רש"ז בבא בתרא דף י"ד, ב)
גם מזמור שיר ליום השבת (שם
גם איתא בבראשית רבה וכב, יג)
ובשותר טוב שאדם הראשון אמרו:

רעיך אל (גם פסוק יז) אדם הראצון יבנוי (גם פסוק יז) אדם הראצון לתלפיות", מהו "לְתַלְפִּיוֹת", מֶפֶּר גם מומור ציר ליום הצבת (גם ממור ציר ליום הצבת (גם משאָמְרוּ לוֹ" פִּיוֹת הַרְבֵּה, 'עֲשָׂרָה בְּנֵי (גב) איתא צבראצית רצה (כב, יג) "שֶאָמְרוּ לוֹ" פִּיוֹת הַרְבֵּה, 'עֲשָׂרָה בְּנֵי וּבּצוֹת מוב אדם הראצון אמרו: אַדָם אָמָרוּ סֵפֶּר תִּהְלִּים: אָדָם הָרְאשׁוֹן, ובצותר מוב אדם הראשוֹן,

ים וגו' ובמזמור ק"ז, ט' ויגער בים סוף ויחרב וגו' עד ויאמינו בדבריו וישירו תהלתו, וזה טוארך, השירה שאמרו בטוארם וכדומה במזמורים אחרים, ולכולם כוון המדרש אף על פי שלא הביא אלא פסוק לגוזר, כי

הביא פסוק של תהלים קל"ו שנקרא במשנה (פסחים קיח, א) הלל הגדול, וזהו כמגדל כמו שגידל בהלל הגדול, וכן בדרשה שעל מדין וסיחון מלך האמורי, וכן בדרשה שעל הירדן למכה מלכים גדולים מטעם הנזכר לעיל, רק בדרשה שעל מתן תורה לא נזכר בהלל הגדול על כן הביא מתהלים ס"ת ודו"ק: אדם הראשון. היינו מזמור קל"ט אתור וקדם לרתני וכל המזמור שם עיין בראשית רבה ריש פרשה ח'.

#### <u>תהלים פרק קלט</u>

### <u>תהלים פרק קי</u>

(א) לְדָוֹד מִּזְמִוֹר נָאָם יְלּוֹלָקו לָאדֹנִי שֵׁב לִימִיגֵי עד־אָשִׁית אִיְבֶּיף הָדָּם לְרִגְלֵיף: (ב) מטַה־עַּזְּף יִשְׁלַח יֻלּוְקוּ בְּקָרֶב אִיְבֶיף: (ג) עמָּךְ נְדָבֹת בָּיָוֹם טִּילֶף בְּהַדְרִי־לָדָשׁ מַרֶחָם מִשְׁחֵר לְףָּ טַל יַלְדָחֵיף: (ד) נִשְׁבֵּע יִלְוָקוּ וְלָא יִנְּטִׁם אַתָּה־כֹהָן לְעוֹלֶם עַל־דְּבְרָהִי שְׁתָּה עַל־בַּּן יָרִים רְאֹשׁ: עַל־יְמִינְדָּ מָחֵץ בִּיוֹם־אַפָּוֹ מְלָכִים: (ו) יָדִיו בָּגוֹיִם מָלָא גְוֹיֵוֹת מָחֵץ דֹאשׁ עַל־אֶבֶץ רְבֶּה: (ז) מַנַחַל בַּדֶּרָף יִשְׁתָּה עַל־בַּן רָאשׁ:

ואברהם. דחיתן החזרחי (שם פט) זה חברהם (רש"ו): משה. תפלה למשה איש האלפס (שם ט) וכל אחד עשר מזמורים כסדרן (רש"י): ושלמה. דכתיב (שם עב) לשלמה אלם משפטיך למלך תן: לא אתפלגין. אין חולק בהס, דאליבא דכולי עלמא אלו חמשה הס

וְאַבְרָהָם, משֶה, וְדָוִר, וּשְׁלֹמה, עַל

אַילֵין חַמְשָׁה לָא אִיתְפַּלְגוּן, אִילֵין

חַמִשָּׁה אָחֶרָנָיִיתָא מַאן אִינוּן, רַב

וְרַבִּי יוֹחָנֶן, רַב אָמַר: אָסָף וְהֵימַן

וירותון ושלשה בְּנֵי קֹרַח ° וְעֻזְרָא, רַבִּי

יוֹחַנֵן אַמַר: אָסָף וְהֵימָן וִידוֹתוּן אֶחָד,

דַעַת רַב אָין אַסַף בִּכְלַל בִּנֵי קֹרַח, עַל

דַעַת רַבִּי יוֹחַנַן הוא אַסַף דִּהָכָא הוא

אַסַף דִּתַמַּן, אֶלָּא עַל יְבֵי שֶׁהָיָה בָּן

תוֹרָה זַכָּה לוֹמַר שִׁירָה עִם אֶחָיו וְזָכָה

לומר שורה בפני עצמו, על דעת רב

אַסָף אַחֵר הוֹא, שַׁנְּאֵמֵר (דברי הימים־א

בה, ב) ״על יַד אָסָף הַנְּבָּא עַל יְדֵי

הַמֶּלֶךְ״, רַב וְרַבִּי יוֹחָנָן, רַב אָמַר: (שם

שם ג) "לִירוּתוּן",° הַנִּבָּא עֻל הַיְרוּתוּן,

עַל הַדִּינִין שֶעָבְרוּ עַלַיו וְעַל יִשְׂרַאֵל, רַבִּי

יוֹחָנָן אָמַר: ״לִידוֹתוּן״, הַנְּבָּא עַל הַדָּתִין

°עַל הַרִּינִין שֶׁעָבְרוּ עָלָיו וְעַל יִשְׂרָאֵל°,

וּשְלשָה בְּנֵי קֹרַח

וְעֻזְרַא, עַל<sup>°</sup>

מאותן עשרה שאמרוהו: רב אמר אסף והימן וירותון שלשה, ושלשה בני קרח אחד, ועזרא. ר׳ יוחנן אמר אסף והימן וידותון אחד ושלשה בני קרח שלשה ועזרא. כן לריך לומר. ורלה לומר שרב סבירה ליה שאסף המשורר המזכר בדברי הימים (א' טו, יט) הוא מבני גרשון, ועליו אחד ווטיין מה שאכתוב לקמן). ורבי יותנן אמר אלו השלשה אסף הימן וידותון שחשב רב לשלשה חינו נחשב אלא לאחת, משום שאסף בן קרח יחכן שקלר כאן וקראו אסף, ואף על פי שבני קרח נזכרים יחד ברוב המקומות, סבירא ליה לרבי יוחנן על ידי שהיה בן תורה זכה לומר שירה עם אחיו וזכה לומר שירה בפני עלמו. והא דדחקו לרבי יוחכן לומר כן משום

דכתיב במזמור לאסף (עג, ב) ואני כמטט נטיו רגלי וגו' שרלה לומר כבר הייתי משרה עם אבי בגיהנם כדאיתא בויקרא רבה פרשה י"ז (סימן א) כלומר כמעט הייתי נופל לגיהנם אלל אבי, הרי שבן קרח היה, ולא סבירא ליה לפרש שהוא דרך משל טל נפילתו בטעות המינות, וידותון סבירא ליה לרבי יוחנן דלאו שם נביא הוא כדלקמן, א"כ הימן ושלשה בני קרח ועזרא הרי חמשה, וטיין בשוחר טוב מזמור א' ובקהלת רבה פ"ז סימן ל"ט ובבבא בתרא דף י"ד, ב': ועזרא. בספר אות אמת כתב הא דחשיב עזרא הוא שיבוש מפורסם עד כאן לשונו. ולי אפשר שלריך לומר במקום עזרא מלכי לדק, כדכתיב (תהילים קי) נאם ה' לאדוני שב לימיני וכל המזמור כדחיתה בבבה בתרה וברים שוחר טוב: רב אמר לידותון ממש. ור׳ יוחנן אמר. כן לריך לומר וכן הוא בקהלת רבה:

ואברהם היינו מזמור פ"ט משכיל לחיתן החזרחי, וכמו שכתוב שמות רבה פרשה כ"ז סוף סימן ו' איתן מושבך כאברהס, וכמו שמבואר ראש השנה פרק א' ויא, א) ירח האיתנים איתני טולם, שעל כן פתח חסדי ה' עולם אשירה לדור ודור אודיע אמונתך,

שאברהם מדתו חסד כמו שכתוב חסד לאברהם, וזהו כי אמרתי עולם חסד יבנה, והוא הודיע אמונת השם יתברך בעולם וזהו לדור ודור חודיע אמוכתך בפי. (שעל זה רמזו חז"ל (בבא בתרא טז, ב) מרגלית טובה היתה תלויה על לווארו של אברהם אבינו וכשמת תלאה בגלגל חמה, שתחלה אמר אודיט אמונתך בפי ואחר כך אמר שמים תכין אמונתך ו בהם, והפסוק השני מפרש לפסוק הראשון, הסדי ה' כשאמרתי עולם חסד יבנה, לדור ודור אודיט אמונתך שמים תכין בהם): משה. כמו שכתוב מזמור צ' תפלה למשה. שלמה. כמו שכתוב מזמור ע"ב לשלמה וגו': רב אמר אסף וכוי. עיין ויקרא רבה פרשה י"ז סימן א', קהלת רבה פסוק טובה חכמה מגבורה וכו' (ז, פסוק יט) עשרה שליטים, וכך לריך לומר אסף הימן וידותון שלשה ושלשה בני קרח אחד, וכן הוא בקהלת רבה שם: ורבי יוחנן וכו׳ ושלשה בני קרח אחד. מיכת חחד שחלל בני קרח מיותר וטעות סופר: רב אמר אסף והימן וידותון. שלשה שנזכרים בדברי הימים ח' כ"ה, ו'.

הנה אסף יש הרבה בספר תהלים מזמור לאסף משכיל לאסף, הימן כמו שכתוב תהלים פ"ח שיר מזמור לבני קרח למנלח על מחלת לענות משכיל להימן האזרחי. וידוחון היינו מה שכתוב תהלים ע"ז למנלח על ידותון לאסף מוְמוֹר. וכולם נקראו נביאים בדברי הימים א' ריש כ"ה פסוק ב' על יד אסף הנבא על ידי המלך, ושם פסוק ג' לידותון הנבא על הדות והלל לה', ושם פסוק ה' להימן הזה המלך בדברי האלם. ובני קרח הם המפורשים בתורה ריש פרשת וארא (שמות ו, כד) ובני קרח אסיר ואלקנה ואביאסף, ובדברי הימים א' ו' בן אביסף בן קרח בן יצהר בן קהת בן לוי בן ישראל, ואחיו אסף העמד וגו' עד גרשם בן לוי, הרי שאסף שחושב כאן מפורש בו שאינו אביסף, שאביסף מבני קרח בן יצהר בן קהת ואסף מפורש בו שהיה מבני גרשון, ובדברי הימים א' מ' י"ט כתוב ושלום בן קורא בן אביסף בן קרח,

נאמר (תהילים נ ועוד) מזמור לאסף, אבל בן קרח אביאסף שמו ברוב המקומות, וידותון דכתיב (שם לפ) למנלח לידותון שם נביא, ושלשה בני קרח דכתיב (שם פח) שיר מזמור לבני קרח נחשבים לחחת, ועזרח היה, ואף שבן קרח נקרא אביאסף,

> תהלים <u>פרק עג</u>

(א) מִזְמֹוֹר לְאָׁסֶף אַדְּ טָוֹב לִישְׂרָאַל אֱלֹקים לָב<u>ָר</u>ָי לֶבֶב: (ב) וַאֲנִׁי כֻּמְעַט נָמָיוּ רַגְלֵי כְאַיִן אָפְּכָוּ :אֲשֶׁרֱי

ועליו מפורש בדברי הימים א' ריש כ"ז למחלקות לשטרים לקרחים משלמיהו בן קרא מן בני אסף, הרי לנו מבואר שהיו שני אסף, אחד אסף הוא אביאסף ואביאסף בן קרח, ואחיו אסף בן ברכיהו מבני גרשון, ואסף של דברי הימים א' כ"ה ב' אסף הניבא על ידי המלך הוא אסף בן ברכיהו הנזכר בדברי הימים א' ו', אך אסף הנזכר בתהלים הרבה פעמים בזה פליגי רב ורבי יוחנן, דרב סובר שאסף של תהלים הוא אסף בן ברכיה הנביא מבני גרשון כנזכר לעיל, לכך חושב אסף הימן וידותון לשלשה, ובני קרח שבחהלים כמה פעמים שהם אחד שבכללם גם כן אסף כן קרח, ורבי יותנן סובר שאסף סתס של תהלים הוא בן קרח, ועל ידי שהיה בן תורה יותר מאחיו זכה עם אחיו וזכה בעצמו. ביחוד יותר מאחיו, ועל כן חושב בני קרח שלשה ואסף הימן וידותון אחד, אסף כבר נחשב בבני קרח וידותון לדרשה על הדחות והדינים ואין לחשוב אלא הימן. ודורש שבתהלים ל"ט כתוב למנלח לידותון היינו ידותון שנזכר בדברי הימים א' כ"ה, ובתהלים ס"ב למנלח על ידותון מזמור לדוד ובתהלים ע"ז למנלח על ידוחון לאסף מזמור, ואם פירושו ידוחון הנביא איך אמר על ידוחון, והם שני כתובים מכחשים, על כן דורש רבי יותנן ומכריט על ידותון על הדתות והדינים וגם במקום שכתוב לידותון גם כן פירושו על הדתות והדינים, ואם כן סובר שידותון הגביא לא נזכר בתהלים, וזהו שאמר שאסף והימן וידותון שנזכרו בדברי הימים א' כ"ה ו' אסף וידותון והימן בדברי הימים נחשבים לשלשה ובתהלים אינן נחשבים אלא לאחד. ומה שכתוב רב אמר לידותון הגבא על הדתות והדינין שעברו עליו ועל ישראל וכן כדכרי רכי יוחנן, בדברי רב הוא טעות ולריך לומר כמו שכחוב בקהלת רבה שם רב אמר לידוחון ממש, פירוש כשמו הנזכר לעיל, וכן בתהלים ל"ש למנלח לידוחון, לידוחון הנבא כנזכר לעיל, ורבי יותנן דורש על הדתוח והדינים. ויתכן שגם רב סובר שבמקום שכתוב על ידוחון פירוש גם כן על הדתות והדינים אך במקום שכתוב לידותון בזה פליגי. ודוק מאד שבאלו הגהות והביאורים מבואר המאמר הסתום הזה באר היטב. ומה שכתוב

הימנין. פירושו כלשון יוני ורומי שיר של שכח (מוסף הערוך): למה שקולו ערב הדא הוא דכתיב נאם דוד בן ישי וגו' ונעים זמירות ישראל. כן לריך לומר: בזכות אותו שבא לאלף דור תלוי עליו כל שלטי. כן לריך לומר: שדיך

> אלו הם משה ואהרן. זהיו מניקים לישראל כשדים: (ד) פתר קרייה כו' הר סיני. וכך פירוש הכתובים לפי דרש זה, הכך יפה רעיתי אשר אתה קבלת את התורה בהר סיני, עיניך יונים אשר כמו יונה מכיר בן זוגה כך אתה מכיר אותי שלא להחליף באלהים אחרים, מבעד (לשון עדי) אשר טדי ותכשיט התורה והמלות ללמתך להתתברותיך אשר היא מחוברת בך, וכמו שפירש השירה לדוד: לפני הר סיני שערך כעדר העזים עדר שעמדו על הר סיני לא היו עומדים באלירא. שהיו מצמצמין. כן לריך לומר. שמפרש שערך כינוי לישראל, וקאמר שישראל שעמדו לפני הר סיני לא היו עומדים באלירא פירוש בקלות ראש ומבולבל, אלא היו עומדים ביראה ורתת וזיט ומלמלמין עלמן מחוברים יחד כמו עדר העזים שהולכים מחוברים יחד, ולא עברו על מאמר הקדוש ברוך הוא (שמות יט, יב) השמרו לכם עלות בהר וגו', וכן (שם פסוק כא) רד העד בעם פן יהרסו

שהטשירי הוא טזרא אינו מבואר מנין לו, ויחכן על מזמור קל"ג על ...
נהרות בבל שם ישבט וכמו שכתוב עזרא ח' ט"ו וְאָקְבְּגַם אָל הַבְּבָּר י
הַבְּא אָל אַהַוּא וַבְּחָנָה שָׁם, וזהו שם ישבנו כי בימי דוד וכל הנזכרים ...
לא ישבו על נהרות בבל ולא חרב ליון בימיהם, אלא הנביא עזרא ,

שהיה אחר כך אמר כן ברוח הקדש כך נראה לי. ומה שהסכימו על השבון עשרה מבואר במדרש קהלת שם על פסוק החכמה תעוז לחכם מעשרה שליטים שהם עשרה הנזכר לעיל. וגם דוד בכלל עשרה אלא שהוא הנבחר מכולם לענין הזמירות: אלף המגן. חוזר לדרשת פסוק כמגדל דויד לענין ביזת הים והשירה. אלף כמו שכתוב (במדבר יא, כא) שש מאות אלף רגלי. המגן שהגנתי עליהם בים. חלוי עליו על האלף אותו שכתוב בו דבר לוה לאלף דור הייט התורה על ידי משה, וכמאן דאמר מדרש קהלת (ז) פסוק (כת) אדם אחד מאלף: (ד) רבי יוחנן פתר קרייה. הנך יפה וגו' מבעד ללמתך שערך כעדר העזים: לא היו עומדים באלירא. בשמחה ובריות, שתיבת מבעד פירושו ריות בלשון ערבי כדלעיל סוף פסוק הכך יפה. ופירש במקום שהיה להם לעמוד בריוח עמדו בלמלום שהיו דוחקים עלמם להתקרב להר סיני, ואחר כך וינועו ויעמדו מרחוק היו דוחקים עלמם לחחוריהם מגודל היראה האשות והקולות:

רַבִּי הוּנָא בְּשֵׁם רַבִּי אַחָא: אַף עַל פִּי 🚪 שֶׁעֲשָׂרָה בְּנֵי אָרָם אָמְרוּ סַפֶּר תְּהִלִּים מְבֶּלְהוֹן לֹא נֶאֱמֵר עַל שְׁמוֹתָם אֶלָא עַל יְדֵי דָּוָד מֶלֶךְ יִשְׂרָאֵל, ״מָשְׁלוּ מַשַל לִמָה הַדַּבָר דוֹמֶה, לַחַבוּרָה שֶׁל אַנַשִּׁים שַׁמִּבַקֶּשֶׁת לוֹמֵר הִימְנוֹן לַפֶּלֶךְ, אַמַר לַהַם הַמֵּלַךְ: כָּלְכֶם נְעִימִים כֻּלְכֶם חַסִירִים בָּלְכֵם מִשׁוּבָּחִין לוֹמֵר הִימְנוֹן לְפַנֵי, אֵלָא אִישׁ פּּלוֹנִי יֹאמֵר עַל יְדֵי בַּלְכֶם, לָמָה, שֶׁקּוֹלוֹ עָרֵב, כָּךְ בְּשָׁעָה שֶׁבְּקְשׁוּ עֲשָּׁרָה צַדִּיקִים לוֹמֵר סֵפֶּר תָּהָלִּים אָמַר לָהֶם הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא: בָּלְכֶם נְעִימִים וַחֲסִידִים וּמְשׁוּבָּחִים לוֹמֵר הִימְנוֹן לְפָנֵי, אֶלָא דָּוֹד יֹאמֵר עַל יְדֵי בֻּלְּכֶם, לָמָה, שֶׁקוֹלוֹ עָרֵב, הָרָא הוא דְכְתִיב (שמואל־ב כג, א) "וּנְעִים זְמְרוֹת יִשְׂרָאֵל״, רַבִּי הוֹנָא בִּשֶׁם רַבִּי אַחָא אָמַר: מִי מַנְעִים זִמִירוֹתֵיהֶם שֶׁל יִשְׂרָאֵל, דָּוִד בֶּן יִשַׁי,

#### <u>תהלים פרק פט</u>

(א) מַשְׂבִּיל לָאִיתָן הָאָזָרָחִי: (ב) חַסְבַי יֻלָּנָק עוֹלֶם אָשִׁירָה לְדֹר וָדֹרו אוֹדִיע אֱמוּנְתָךְּ בְּפִי: (ג) בִּי־אָמֹרְתּי. עוֹלֶם חֶסְדִי יֻלָּנָק עוֹלֶם אָשִׁירָה לְדֹר וָדֹרו אוֹדִיע אֱמוּנְתַךְּ בְּפִי: (ג) בִּי־אָמֹרְתּי. עוֹלֶם חֶסְדִי יֻלָּנָק עוֹלֶם אָשִׁירָה לְדֹר וָדֹרו אוֹדִיע אֱמוּנְתַךְּ בְּפֵי: (ג) בּי־אָמֹרְתּי. עוֹלֶם חֶסְבִי יֻלְנָק עוֹלֶם אָשִׁירָה לְדֹר וָדֹרו אוֹדִיע אֱמוּנְתַךְּ בְּפָר: (ג) בִּי־אָמֹרְתּי. עוֹלֶם הָשׁיִּבְיה עוֹלֶם אָשִׁירָה לְדֹר וָדֹרו אוֹדִיע אֱמוּנְתַרְּ בְּפָר: (ג) בִּי־אַמֹרְתּי. ָבָרָתִי בָרִית לִבְחִירֵי צַשְׁבַּעְתִּי לְדָנָד עַבַדִּי: (ה) עַד־עוֹלָם אָכִין זַרְעֶדְ וּבָנִיתִי לְדֹר־נָדָוֹר כִּסְאַךְּ סֶלָה: (וֹ) וְיֹוֹדְוּ שָׁמַיִם פִּלְאַךְּ יִלְנֵק אַף־אֱמְוּנָתְוּ בִּקְבַּל קְדֹשִׁים: (ז) כֶּי מִי בַשַּׁחַק יַעַרָדְּ לִילֹוֶלָק בָּבָנֵי אַלִים: (ח) אַ-ל גַעַרָץ בָּסוֹד־קדֹשָׁים רַבֶּה וְנוֹרָא עַל־כָּל־סְבִיבֵיו: (ט) יְלְוֶלֶקו אֲלֹסִׁי צָּבָ-אֹוֹת מִי־כֶּמֶוֹדְּ חָסְיוָו גַ-ה וֹאֱמִוּנְתָּדֹ סְבִיבוֹתֵיף: (י) אַתָּה מִוֹשֶׁל בָּגַאָּוּת הַיֶּם בְּשִׂוֹא גַׁלָּיו אַתָּה תְשַׁבְּחָם: (יא) אַתָּה דְבָּאָת בָּקָה בָּוֹרְנִיף: (יב) לְדָּ שֲׁמִים אַף־ לְּדָּ אֶרֶץ מַבֶּל וֹמְלֹאָה אַמָּה יָסְדָמָם: (יג) צָפְוֹן וַיָמִין אַמָּה בָרָאתֶם מָבָוֹר וְסָרְמֹון בְּשׁמְדָּ יְרָבְנוּ: (יד) לְדָּ זְרוֹע עִם־גְּבוֹרָה מָעֹז וְלָדְּ מָרִוּם יִמִינָדְּ: (טו) צַדֶּק וָמֹשְפָט מְכוֹן פֹסְאֶד תַסִד וָאֱמֶׁת יֶקדְמָּו פָגֵיד: (טז) אַשְׁרֵי הָעָם יוֹדְעֵי תָרוּעָה יְׁלוֹּלֶק בָּאוֹר־פָּגַיד יָכּלֹּכוּ! (יו) בַּשְׁמָד יְגִילְוּן כָּל־כַּגִים וּבְצַדְקַתְדָּ יָרְוּמוּ: (יח) בִּי־ תפָאֶרֶת עָזָמוֹ אֶתָּה וֹבִרְצֹנָךְ תָרִוּם קַרְנַנוּ: (יט) כִּי לֵיקֹנָק מֶגנֵנוּ וְלִקְדוֹשׁ יִשְׂרָאֵל מַלְבֵנוּ:(כ) אָז דּבַּרְתֵּ־בְּחָזוֹן לַחֲסִידִּיךּ וַתְּאֹמֶר שִׁוְיִתִי עֵזֶר עַל־גּבְּוֹר הָרִימְוֹתִי בָּחָוּר מֵעֵם: (כֹא) מֵצָאתִי דָּוָד עַבְדֵּי בְּשֵׁמֶן קַדְשִׁי מְשׁחָתִּיו: (כב) אֲשֶׁר יֻדִי תִּפְּוֹן עַמֶּוֹ אַף־זְרוֹעֵי תָאַמְצְנּוּ: (כֹג) לְאֹ־יַשֶּׁא אוֹיֵב בְּוֹ וּבָן־עַׁוְלֶּה לְאֹ יְעַנֵּוּוּ: (כד) וָכתוֹתִי מִפָּנֵיו צָרֵיו וּמְשׁנָצֵיו אָגוֹף: (כה) וַאֱמוּנָתִי וְחַסְדִּי עֹמֶוֹ וְבִשְׁמִׁי תָּרָוּם קרְנוֹ: (כו) וְשׁמְתִּי בֹיֶם יָדֶוֹ וְבנְּהָרְוֹת יְמִינָוֹ: (כז) הָוּא יֻקְרָאנִי אֲבי אֲהָה אַלִי וְצָוּר יְשׁוּעַתִי: (כח) אַף־אֲנִי בָּכָוֹר אָתְנָהוּ עֶׁלְיוֹן לְמֹלְכִי־אֶרֶץ: (כט) לֻעוֹלֶם אֶשָׁמָר־לְוֹ חַסְדֵּי וֹבְרִיתֹי נַאֱמֶנֶת לְוֹ: (ל) וְשֹׁמְתִּי לְעָד וַרְעֵוֹ וְכִסְאוֹ כִּימֵי שְׁמֵים: (לא) אַם־יַעוֹרָנוּ בַנִיו תּוֹרָתָי וֹבְמִשְׁפָטִי לָא יֵלַכְּוּן: (לב) אַם־חָלֹתָי יְחַלֶּלוּ וֹמִצְוֹתִי לֹא יִשְׁמָרוּ: (לג) וְחַסְדִּי לְא אָפַיר מֵעמָוֹ וְלָא־אֲשַׁלֵּר בָּאֱמוּנָתִי: (לה) לא־אָחַלֵּל בְּרִיתֵי וּמוֹצֵא שְׁפָּתַי לָא אֲשׁנָּה: (לו) אַחַת נִשְׁבַּעְתִּי בְקָדְשֵׁי אָם־לְדָּלָד אָכַזַּב: (לז) זַרְעוֹ לְעוֹלָם יִהְגֶּה וָכסאוֹ כשָׁמָשׁ נָגָדִי: (לח) בָּיַרִם יִכּוֹן עוֹלֶם וְעַד בַׁשַּׁסק נָאֲמָן סָלָה: (לט) וְאַתָּה זָנחָתָּ וּתִּמְאָס הַתְעבֹּרְתַּ עִם־מְשִׁיחָדּ: (מ) גַאַרְתָּה בְּרַית עַבְדֵּד חַלּלְתָּ לָאָרָץ נוָרוֹ: (מא) פָּרַצְתָּ כָל־גְּדַרֹתָיו שַׂמָתָּ מִבְצָרֵיו מְחַתֵּה: (מב) שֲׁסַהוּ כָּל־עָבְרֵי דֶרֶךְ הָיָה חֶׁרְפָּה לִשְׁכבֵיו: (מג) הַרִימוֹת יְמִין צָרֵיו הִשְּׂמֹחְתָּ כָּל־אוֹיְבֵיו: (מד) אַף־ הַשִּׁיב צָּוּר חַרְבָּוֹ וְלָא הַׁקִימֹתוֹ בַּמֶּלְחָמֶה: (מה) הַשְּׁבָּתָּ מִּסְּהָרָוֹ וְכְסָאוֹ לָאָרֶץ מִגְּרְתָּה: (מוֹ) הַקּצַרְתָּ יְמֵי עַלוּמֵיו הַעֲטִּית עָלָיו בּוּשָׁה סֶלָה: (מוֹ) עַד־מֶה יְלוְק תּסְתַר לָנָצַח תִּבְעַר כְּמוֹ־אֵשׁ חָמָתָדּ: (מח) זָכָר־אָנִי מֶה־חֶלֶד על־מה־שָׁוֹא בָּרָאתָ כָל־בְּנִי־אָדֶם: (מט) מִי גָבָר יֻהְיָה וְלֹא יִרְאָה־מֶּוֶת יְמֹלֵּט נַפְשׁוֹ מִיַּד־שְׁאוֹל ֶסֶלָה: (נ) אַיָהוֹ חָסָדֶיךּ הָראשׁנִיםו אָדֹנֵי נִשְׁבָּעָתְ לְדָּוֹד בָּאֱמוּנָתָדּ: (נא) זְלָר אֲדֹנִי חָרְפַּת אוֹיְבֵידָּוֹ יְלֹנֶקת ָאָשֶר חַרָפֹּוּ עִקְבָוֹת מְשִׁיחֶךּ: (נג) בָּרִוּדְ יִקֹנֵק לְעוֹלָם אָּמֵןוּ וְאָמֵן:

#### <u>יפה קול</u>

"וירצה שכל אחד מהעשרה ביקש לייסד חלקו מספר תילים, והיינו שיכתוב מזמורו מיד ולדורות, שהכל יזכירוהו בשמו, כדרך כל מחדש דבר שיכתוב מיליו זכר לדורות. אמנם לפי שראה ה' את דוד כי טוב מכל זולתו בענין תהלות ה', כי הוא אשר שם נפשו להודות ולהרבות בשבחי ה' בכל ימיו, הן בעניו ובהיותו נרדף, הן בעלותו לגדולה – כי לעולם היה מייסד שיר ומזמור על כל הקורות אותו כנראה בספר תילים, לכן ישובח דוד בזה מזולתו... שריוה להקב"ה בשירות ותשבחות, ולכן עם היות צדיקים כדוד בעולם – בענין זה היה לו יתר שאת מכל זולתו... וזהו ערבות הקול דקאמר – דהיינו, כי ערב שיחו לפני ה' מכל זולתו, לפי שהרבה בדבר זה ושם נפשו תמיד להנעים שבחי ה' בחכמה ותבונה כפי האפשר בחוקו ולזה חננו ה' שכיוון ברוח הקודש כפי הכנתו... ולזה רצה ה' שהילולי הראשונים לא יכתוב ספר בפני עצמו ויבוא דוד ויתנה צדקתם ברוח הקודש ויכתבו על שמו בספרו לתת לו שכר על כל דיבור ודיבור כי טוב לפני ה'...

"גם יתכן כי לא באותו לשון עצמו שאמרום הראשונים אמרם דוד, רק שכיון ברוח הקודש לכלל ענינם ושירתם, וברוח קדשו סידר דבריהם במילות ומליצות יותר עריבות, והיינו – ש'מנעים זמירותיהם" – כי בצחות לשונו הנעים יותר דבריהם, כי זכות אבותיו מסייעתו, שמנעים זמירות ישראל – היינו שמתקן הזמירות שישראל יזמרו לה' במה שחיבר

#### תלמוד בבלי מסכת בבא בתרא דף יד עמוד ב- דף טו עמוד א

דוד כתב ספר תהלים ע"י עשרה זקנים: ע"י אדם הראשון, על ידי מלכי צדק, ועל ידי אברהם, וע"י משה, ועל ידי הימן, וע"י ידותון, ועל ידי אסף,

ועל ידי שלשה בני קרח:

#### רש"י מסכת בבא בתרא דף יד עמוד ב

על ידי עשרה זקנים - כתב בו דברים שאמרו זקנים הללו שהיו לפניו ויש שהיו בימיו כגון אסף והימן וידותון מן הלוים המשוררים.

על ידי אדם הראשון - כגון גלמי ראו עיניך ולי מה יקרו רעיך (תהלים קלט) אדם הראשון אמרן.

על ידי מלכי צדק - נאם ה' לאדוני [שב לימיני] וכל המזמור (שם /תהלים/ קי).

ועל ידי אברהם - כדאמרינן לקמן איתן האזרחי זה אברהם.

ועל ידי משה - תפלה למשה (שם /תהלים/ צ) וכל אחד עשר מזמורים כסדרן.

ועל ידי הימן - משכיל להימן.

ועל ידי ידותון - למנצח לידותון.

#### תוספות מסכת בבא בתרא דף טו עמוד א

ועל ידי שלמה ועל ידי בני קרח - לפי הספרים דגרסי שלמה צ"ל דאסף הוה משלשה בני קרח והוא אביאסף ולספרים דל"ג שלמה לא הוי אסף אביאסף אלא אסף היה מן הלוים המשוררים וא"ת ולהנהו דלא גרסי ליה אמאי לא חשיב ליה הא כתיב (תהלים עב) לשלמה אלקים משפטיך וגו' וי"ל דדוד אמרו והתפלל על שלמה תדע דכתיב בסוף המזמור כלו תפלות דוד וא"ת לספרים דגרסי שלמה הכתיב כלו תפלות דוד וי"ל לפי שסיימו דוד והא דכתיב נמי שיר המעלות לשלמה דוד כמו כן אמרו דכל חמש עשרה מעלות דוד אמרן ויש ספרים דקא חשיב אברהם ואיתן האזרחי וגריס לקמן דקא חשיב איתן והאמר רב איתן האזרחי הוא אברהם ומשני איתן האזרחי דקא חשיב הכא יעקב וקשה להאי גירסא דמנא לן דדוד כתב ספרו על ידי אברהם כיון דאיתן האזרחי לאו היינו אברהם.

#### מהרש"א חידושי אגדות מסכת בבא בתרא דף יד עמוד ב

ע"י י' זקנים כו'. לא חשיב דוד שכתבו בהדייהו אבל בפרש"י בריש ספר תהלים לקח לו דרך אחרת וחשיב דוד ושלמה בהדייהו ומפיק הימן וידותון ואפשר דמפרש הימן זה משה כדפריך לקמן וכתב אין ידותון שבספר זה אלא ע"ש הדתות כו' ולפי זה לגירסא שכתבו התוס' דגרסינן שלמה י"ל דגרסינן שפיר אסף אלא דל"ג ידותון וק"ל:

ע"י מלכי צדק פרש"י נאם ה' לאדוני שב כו'. בפ' חלק אמרינן דאליעזר אמר לשם כן והיינו מלכי צדק והיינו שם כי הוא חבר ויסד מזמור זה כמו שא"ל אליעזר ודו"ק:

#### תלמוד בבלי מסכת סנהדרין דף קח עמוד ב

אמר רב חנה בר לואי: אמר שם רבא לאליעזר, כי אתו עלייכו מלכי מזרח ומערב אתון היכי עבידיתו? אמר ליה: אייתי הקדוש ברוך הוא לאברהם, ואותביה מימיניה, והוה שדינן עפרא והוו חרבי, גילי והוי גירי, שנאמר מזמור לדוד נאם ה' לאדני שב לימיני עד אשית איבך הדם לרגליך, וכתיב מי העיר ממזרח צדק יקראהו לרגלו יתן לפניו גוים ומלכים ירד .יתן כעפר חרבו כקש נדף קשתו

#### <u>מתיבתא</u>

א. גתבאר מדברי הברייתא שספר תהלים נכתב על ידי עשרה זקנים חוץ מדוד עצמו. אמנם רש"י בתחילת ספר תהלים (6 6) כתב, שאף דוד ושלמה נמנים בין עשרת הזקנים, והשמיט את ידותון והימן. וכתב על כך המהרש"א (פ"6 לעל יד: ד"ה ע"י) שיתכן שרש"י סובר כשאלת הגמרא להלן ש"הימן זה משה". ולגבי "ידותון" כתב רש"י שם, שיש אומרים שאין זה שמו של אדם אלא על שם הדתות והדינים שעברו על דוד ובני ישראל.

כתבו התוספות (ד"ה ועל), שיש הגורסים יועל ידי שלמה ועל ידי בני קורחי. ולגירסא זו צריך לומר שיאסףי הוא משלשת בני קורח, והוא יאביאסףי [יובני קרח אסיר ואלקנה ואביאסף (שמות ו כז)]. ואילו לגירסא שלפנינו שאין גורסים ישלמהי, צריך לומר שאסף אינו אביאסף, אלא אחד מן הלוים המשוררים. והקשו התוספות, מדוע יש שאינם גורסים 'שלמה', הרי נאמר בתהלים (ענ ח) 'לשלמה, אל⊕ים משפטיך למלך׳ וגרי. גורסים 'שלמה', הרי נאמר בתהלים (ענ ח) 'לשלמה, שהרי כתוב בסוף המזמור יכלו ותירצו, שדוד אמר מזמור זה והתפלל על שלמה, שהרי כתוב בסוף המזמור יכלו תפילות דוד בן ישי׳. אמנם לדעת הגורסים ישלמה' אין להקשות ממה שנכתב יכלו תפילות דוד בן ישי׳. אמנם לדעת הגורסים ישלמהי אין להקשות ממה שנכתב יכלו תפילות דוד', שלשיטתם אמר שלמה את המזמור ודוד אביו סיימו.

#### דעת מקרא

ד. מדרשי חז"ל על עשרה זקנים שאמרו מזמורי תהלים. בבריתא המונה את ספרי המקרא ואת כותביהם, שהובאה בכבא בתרא יד ע"ב ורטו ע"א, נאמר: דוד כתב ספר תהלים על ידי עשרה זקנים, על ידי אדם הראשון, על ידי מלכי צדק ועל ידי אברהם ועל ידי משה ועל ידי הימן ועל ידי ידותון ועל ידי אסף ועל ידי שלשה בני קרח 1. ─ והנה שלושת ה'זקנים' הראשונים המנויים כאן: אדם הראשון, מלכי צדק, ואברהם, אינם נזכרים בכתובות שמזמורי תהלים אלא שהברייתא מנתה אותם בדרך מדרשי אגדה על כתובים שונים. ועל פי רש"י שם: אדם הראשון ─ 'גלמי ראו עיניך... ולי מה יקרו רעיך ♠ל' (תה' קלט טז-יז), מלכי צדק ─ מזמור פט הוא אברהם 2. ועל דברתי מלכי צדק', אברהם ─ איתן האזרחי הנזכר בראש מזמור פט הוא אברהם 2. ועל לשון הברייתא: דוד כתב ספר תהלים על ידי עשרה זקנים, פירש רש"י: 'כתב בו דברים שאמרו זקנים הללו שהיו לפניו, ויש שהיו בימיו, כגון: אסף והימן וידותון מן הלויים המשוררים'. על שלושה בני קרח לא פירש רש"י כלום. מסתבר ישכוונת הברייתא לאסיר ואלקנה ואביאסף ─ שלושת בני קרח הנזכרים בתורה (שמ' ו כד), וכאשר נצלו בני קרח ולא נבלעו בארץ אמרו שירה, את מזמורי בני קרח הכתובים בספר תהלים, כמו שפירש רש"י בראש מזמור מב בתהלים. נמצא שכל הנאמר בבריתא הזאת לפי הגירסא שבתלמוד בבלי הוא על דרך הדרש.

ואולם במדרש שיר השירים רבה על הכתוב 'שיר השירים אשר לשלמה' (תחילת הספר) ועל הכתוב 'כמגדל דוד צוארך' (ד ד), וכן במדרש קהלת רבה על הכתוב 'החכמה תעוז לחכם' (קה' ז יט) הובא המאמר על עשרת הזקנים בנוסח קרוב יותר לדרך הפשט. ורבו במאמר זה חילופי גרסאות והגהות וגם בראש מדרש תהלים הובא המאמר הזה בצורה מקוטעת, ואין זה מענייננו לדון כאן בחילופי גירסאות שבמדרשים. אבל מפני שהמאמר חשוב מאוד לצורך הבנת שיטת חז"ל על חיבור ספר תהלים, נביא כאן את המאמר הזה לפי הגירסא שבראש ההבנת שיטת חז"ל על חיבור ספר תהלים, נביא כאן את המאמר הזה לפי הגירסא

ילקוט המכירי (לפי מהד' באבער), והיא גירסא שיש לסמוך עליה וזו לשונה: עשרה בני אדם אמרו ספר תלים: אדם הראשון, ואברהם, ומשה, ודוד, ושלמה. על אילין חמשה לא איתפלגון, אילין חמשה אחרנייתא מאן אינון ...<sup>23</sup>. רב אמר: אסף והימן וידותון, ושלושה בני קרח — אחד<sup>24</sup>, ועזרא. ... ר' הונא בשם ר' אחא אמר: אף על פי שעשרה בני אדם אמרו ספר תלים, מכלהון לא נאמר על שמותם אלא על ידי דוד מלך ישראל... בשעה שבקשו עשרה צדיקים לומר ספר תלים, אמר להם הב"ה (הקדוש ברוך הוא) כלכם נעימים וחסידים ומשובחים לומר הימנון (כלומר: שירי שבח) לפני, אלא דוד יאמר על ידיכם: למה? שקולו ערב! הדא הוא דכתיב (זהו שכתוב): 'ונעים זמרות ישראל' (ש"ב כג א).

הלשון 'על ידיכם' (כמו 'על ידי' שבבכא בתרא) משמעה, שאומרי המזמורים הם שליחי דוד. ואף על פי שהם אומרים את המזמורים — אין המזמורים נקראים על שם אומריהם אלא על שם מי ששלח לאמרם, כלומר על שם דוד. ואפילו חיו אומרי המזמורים בדורות שלפני דוד, הם נחשבים כעושי שליחותו של דוד, שהרי הם מכינים מזמורים שעתיד דוד לאוספם אל תוך ספרו 'ב'. וכך נמצא, שכל המזמורים שאמרו גדולי ישראל ונביאיו מראשית הימים (מאדם הראשון) ועד עזרא (כלומר: עד הזמן שנסתלקה הנבואה מישראל) נקראים על שם 'דוד נעים זמרות ישראל', והבנת דברי חז"ל בדרך זו מתאימה למה שהעלינו לעיל בסעיף ב, וכן הבין את הענין הרב מלבי"ם בהערתו להקדמתו לתהלים, אף על פי שהוא לא הביא את המאמר שהבאנו כאן מילקוט המכירי (עי' שם בדבריו. ועוד נשוב ונרמוז להם בפרק הבא).

#### רש"י תהלים פרק מב

(א) לבני קרח - אסיר ואלקנה
ואביאסף הם היו תחלה בעצת
אביהם ובשעת המחלוקת
פרשו וכשנבלעו כל
סביבותיה' ופתחה הארץ את
פיה נשאר מקומם בתוך פי
הארץ כענין שנאמר ובני קרח
לא מתו ושם אמרו שירה ושם
יסדו המזמורי' הללו ועלו
משם ושרת' עליהם רוח
הקודש ונתנבאו על הגליות
ועל חרבן הבית ועל מלכות

מי הם עשרה הזקנים שחברו את ספר תהלים

ועל ידי שלשה בני קרח. לפי הגירסא בגמרא לפנינו מבואר שעשרה הזקנים שכתבו ספר תהלים הם: א. אדם הראשון. ב. מלכי צדק. ג. אברהם. ד. משה. ה. הימן. ו. ידותון. ז. אסף. ח- ט- י. שלשה בני קורח. אמנם במדרש ובראשונים מצאנו גירסאות אחרות במנין עשרת הזקנים.

- א. התוספות (ד"ה ועל) הכיאו שיש גורסים 'ועל ידי שלמה" ועל ידי בני קורח"ב, וכתבו שלפי גירסא זו צריך לומר ש'אסף' שנמנה הוא 'אביאסף' שהיה אחד מבני קורח, נמצא שיש עשרה זקנים יחד עם שלמה". ולגירסתינו ששלמה אינו נמנה בין העשרה, ביארו התוספות ש'אסף' ו'אביאסף' שנים הם, שאביאסף הוא מבני קורח אבל 'אסף' היה אחד מן הלווים המשוררים".
- ב. רש"י (להלן ד"ה ומימל יעקב) ותוספות (ד"ה וע"י) הביאו שיש גורסים אברהם ואיתן, ואסף אינו נמגה בין הזקנים לפי שהוא אחד מבני קורח<sup>ה</sup>, ולדבריהם איתן האזרחי הוא יעקבי!.
- ג. רכינו נרשום (ת: ד״ס על תי) גרס 'על ידי עשרה זקנים ועל ידי אדם הראשון'. וכיאר שאדם הראשון הוא חוץ מהעשרה זקנים שנמנו בגמרא לאחר מכן. ובהנהות חשק שלמה ביאר, שהיה גורס בגמרא בין הזקנים גם את 'שלמה', והוקשה לו מה שהוקשה לתוספות שלפי זה יש אחד עשר זקנים, ולדבריו מיושב שהרי אדם היה חוץ מן העשרה.
- ד. במדרש תהלים (מומור 6 mb ו ד"ה דנה 600) מבואר שעשרה זקנים כתבו ספר תהלים, ומנו ביניהם גם את דודי, וכן את שלמה בנו, ולא מנו את 'הימן וידותון' שנמנו בגמרא כאן. וכן כתב רש"י בתחילת ספר תהלים (6 6 ד"ה 600). וביאר המהרש"א (ש"6 ד"ה שרש"י סובר ש"הימן' זה משה, כמו שהקשו ביאר המהרש"א להלן (טו.) ממה שאמר רב שהימן זה משה.
- ה. במדרש קהלת (פרשה ז ד"ה ד"ל התכמה) ובמדרש שיר השירים (פרשה ד ד"ה כמנדל) אמרו לדעת רב, ששלשה בני קורח נמנין כאדם אחד. ואסף אינו מבני קורח, ומנו גם את שלמה ועזרא.

#### Ray Amnon Bazak Shiur 5a: Authorship of the Books of the Prophets and Writings

Opinions are similarly divided concerning the authorship of *Sefer Tehillim*. In the *beraita* quoted above, *Chazal* maintain that King David wrote the book, "through (or 'incorporating') ten elders," and the list includes ten individuals, some of whom lived earlier than David, while others were his contemporaries:

"Adam, and Malki-Tzedek, and Avraham, and Moshe, and Heiman, and Yedutun, and Asaf, and the three sons of Korach."

Rashi comments: "He wrote the things which these elders had said, for they lived before him, and some lived in his own period."

According to Rashi, David was not only the author of some of the psalms in *Sefer Tehillim*, but also the redactor of the book, collating psalms that had been uttered by others – some in previous generations, some in his own generation.

Midrash Shir Ha-shirim cites other opinions:

"Ten people uttered the Book of *Tehillim*: Adam, Avraham, Moshe, David, Shlomo – concerning these five there is no argument. Concerning the other five there is disagreement

between Rav and Rabbi Yochanan. Rav counts Asaf, Heiman, Yedutun individually, and the three sons of Korach as one, and Ezra. Rabbi Yochanan counts Asaf and Heiman and Yedutun as one and the three sons of Korach individually, and Ezra." (*Shir Ha-shirim Rabba, parasha* 4, 1, 4).

Attention should be paid to two central differences between these sources. First, according to the midrash above, the general idea is not that David wrote what ten people had said, but rather that "ten people uttered *Sefer Tehillim*," and David is listed as one of them, and is one of the five individuals whose identity is agreed upon unanimously. Second, the midrash also counts Ezra among the authors of psalms – in other words, there are psalms that were included in *Sefer Tehillim* after the time of David. Indeed, this would seem to be borne out by the text itself, since there are a number of psalms which describe exile and destruction, the most famous of them being chapter 137 – "By the rivers of Babylon." [10]

A third opinion concerning the authorship of *Sefer Tehillim* appears in Rav Sa'adia Gaon's commentary, which attributes the entire work to David, awarding no status to the ten elders mentioned in the *beraita*:

"The entire Book is a prophecy that was prophesied by David, just as the entire Jewish people unanimously refers to it as the 'songs of David'; likewise, in many sources it is attributed to him... And even though one might think that it also contains prophecies or psalms of others, in addition to David – such as Asaf, and Heiman, and Yedutun, and Eitan, and Moshe the man of God, and others – one must know that it is not so. Rather there is nothing in it that was not of David... And since this is clear, Yedutun is mentioned along with David in some places only to tell us that that psalm was a prophecy of David, yet named after Yedutun; Yedutun is a partner together with Asaf, and the sons of Korach, and Heiman – all the participants in the name of that psalm declare it and sing it together. But the psalm, [11] 'A prayer unto Moshe the man of God,' is a song that was conveyed to the sons of Moshe who lived at the time of David, in order that they could sing it..." (Rav Sa'adia Gaon's introduction to his Commentary on *Sefer Tehillim*, Kapach edition, pp. 28-29)

In Rav Sa'adia Gaon's view, *Sefer Tehillim* in its entirety was composed solely by David, and was uttered through prophecy. While this opinion is certainly representative of and integral to a broader philosophical context, [12] it is clear that Rav Sa'adia Gaon, too, did not regard the view of the *beraita* quoted above as binding.

The impression arising from these sources is that the *beraita* in *Bava Batra* does not represent a tradition that was accepted unanimously, and that there are authorities who differed – both in later sources among *Chazal*, and also amongst medieval commentators

Rashbam adopts this approach in his commentary on *Tehillim*, which was only recently discovered, and parts of which were published by A. Mondshein in his article, "*Al Gilui ha-Perush ha-'Avud' shel Rashbam le-Sefer Tehillim*," *Tarbiz* 79 1, 5770-5771, pp. 91-141. *Inter alia*, Rashbam argues that some of the "songs of ascent" (*shirei ha-ma'alot*), such as chapters 120 and 123, were composed in Babylonian exile, or at the beginning of the Second Temple Period. See ibid. pp. 130, 133.

<sup>&</sup>lt;sup>[12]</sup> As part of his dispute with the Karaites. See U. Simon, *Arba Gishot le-Sefer Tehillim – mi-RaSaG ve-ad Ibn Ezra*, Ramat Gan 5742, pp. 17-24.

#### תהלים המפורש 44-50

והנה בפשטות היה נראה לפרש את דברי הגמרא שדוד כתב ספרו על ידי עשרה זקנים, היינו שעשרת הזקנים אמרו את המזמורים הללו, ודוד המלך הוא אשר כתב אותם בספרו. וכלשון רש"י הנ"ל: "כתב בו — בספר תהלים — דברים שאמרו זקנים הללו שהיו לפניו ויש שהיו בימיו". וכן נראה מלשון רבינו המאירי (בהקדמתו לתהלים ובהקדמתו לפרק ג') אשר כתב על דברי חז"ל אלו: "שעל ידי עשרה זקנים חיבר דוד ספר זה, וכוונתם, שכל אחד מאלו העשרה חיבר קצת מזמורים, וחיברם דוד בספר זה עם המזמורים שחיבר הוא מעצמו".

מאידך, המפרש הקדמון דון יוסף אבן יחייא זי"ע מגולי ספרד מלפני חמש מאות שנה, ביאר שמה שאמרו חז"ל שדוד כתב ספרו – אינה מלאכת הכתיבה גרידא, אלא הוא אשר ניפה ובירר מכל שיריהם – את השירים הללו שנעשו ברוח נבואה וברוח הקודש וכלשונו הזהב בהקדמתו לפירושו: "ואין ראוי להבין באומרם דוד כתב ספרו – שהוא חיבר המזמורים כולם ועשאם, שהרי תשובתו בצידו אומרו "על ידי עשרה זקנים" שקדמוהו – שהם היו המחברים, אבל רוצה לומר בשם "כתיבה" כי במוצאו השירים ההם מעורבים יחד עם שירים אחרים רבים – בירר אוכל מתוך פסולת, ובחר באלה אשר ראה ברוח קדשו היותם נעשים מהשלמים ההם ברוח נבואיי, והבדילם מן הזולת, וסידרם עם מזמורים ותהלות אחרות אשר חיבר גם הוא ברוח קדשו... וכן ראינו כי בסוף ספר שמואל (ב כג, א)... העיד הכותב היותו הוא הכותב ספר התהלות והזמירות... כי אחרי שבזקנותו סידר ספר תהלים להנהגת המתבודדים בתפילותיהם בהשלמתו כתב מי היה המחבר הספר ההוא והכותב, כמו שיעשו המחברים ספר או ספרים, שאחרי כלותם אותם יכתבו שם מחבר הספר ההוא ומדריגתו וזמן חיבורו...".

אך רבינו המאירי מעיר בסוף דבריו, כי דברי חז"ל הללו שאין דוד מחברם של כל ספר התהלים לדעתו הדברים אינם על דרך הפשט אלא "דרך דרש". ואף כי במקצת מהעשרה זקנים יש לפרש כן גם על דרך הפשט "כמו תפילה למשה, שאפשר שמצאה וכתבה בספרו", אבל בשאר השמות נראה לו לרבינו המאירי שאע"פ שכתוב 'לבני קורח', או 'לידותון' אין הכוונה שהם חיברו אותם, אלא שדוד המלך חיברם ונתנם לבני קורח לזמר בהם לפני הארון. וראיה לדבריו הוא מביא מתחילת מזמור ל"ט ומזמור ס"ב "למנצח על ידותון מזמור לדוד". הרי שאף שנאמר כאן "ידותון" נאמר גם "מזמור לדוד" (ובתוך דבריו הוא אומר דבר חידוש

הפלא ופלא כי גם תפילה למשה – "אפשר שהיה לוי מיוחד בדורו של דוד", שחיברו דוד המלך על מנת שיזמרו משה על הדוכן). אך נראה שכולם חיברם דוד המלך ביחד עם אותם שלא הוזכר בהם שום שם אדם, או שהוזכר בהם שמו של דוד המלך לבד.

כיוצא בדברים הללו, הביא גם ה"אבן עזרא" בהקדמתו: "ומחלוקת גדולה יש בינות המפרשים, יש אומרים כי כל הספר לדוד, והיה נביא, והעד (דהי"ב ח, יד) "כמצות דוד איש האלקים" וככה לא נמצא בספרינו כי אם על נביא... ומצאנו שם "ידותון" מחובר עם דוד במזמור סב. והיה כן כי המזמור – לדוד, ונתנו לידותון לנגן כי הוא היה אחד מהמנצחים, וככה "לשלמה אלקים משפטיך למלך תן" (לקמן עב, א) – נבואת דוד על שלמה בנו. ותפילה למשה איש האלקים הוא לדוד – ונתן המזמור לבני משה... ודעתי נוטה עם דברי הקדמונים ז"ל כי זה הספר נאמר כולו ברוח הקודש...", עד כאן דבריו הנפלאים של האבן־עזרא.

והלום ראיתי כעין זה בהגהות הגאון יעב"ץ שפירש כדעת הכותב בעין יעקב שכל המזמור נאמר על ידי דוד, ו"למשה" הכוונה שכנגד משה נאמר מזמור זה.

וראה זה חדש בפירוש "מראית העין" למרן החיד"א שהביא בשם ליקוטי רבינו בצלאל מכת"י לפרש את דברי התוספות בהיפך, שמשה רבינו אמרו על דורו של דוד. וכיוצא בזה כבר כתב ב"יד רמה" (ב"ב יד, ב) על מה שאמרו בגמרא שאחד מהזקנים הוא אברהם אבינו שחיבר "משכיל לאיתן האזרחי" (מזמור פ"ט), והקשה ב"יד רמה" דהלא כתוב שם "נשבעתי לדוד עבדי" – ועוד כמה ענינים שלא היו בימי אברהם, ותירץ: "ההוא אברהם הוא דאינבי לעתיד לבוא". והיינו כנ"ל שהם התנבאו על הדורות הבאים.

וחידוש נפלא חידש הגה"ק רבי יוסף חיים ה'בן איש חי' בספרו "בניהו" על

הגמרא במסכת ב"ב הנ"ל דוד כתב ספר תהלים ע"י עשרה זקנים: "נראה דאין הכוונה שמצא כתובים לפניו מזמורים של עשרה זקנים וצירף אותם עם מזמורים שלו, אלא הכוונה כי כל המזמורים שאמרום עשרה זקנים הוא כיון אותם ברוח הקודש, כי רוח הקודש אמרה לו שיכתוב 'תפילה למשה איש האל"חים' עד הסוף, וכן אמרה לו שיכתוב 'מזמור לאסף', ואמרה לו שיכתוב 'למנצח על ידותון' וכן השאר הוא השיג אותם ברוח הקודש, ולא ראה מזמורים אלו כתובים לפניו וצירפם". והדברים מסתדרים עם מסקנת האבן עזרא והמאירי על דרך הפשט, שאת כל ספר התהלים חיבר דוד המלך ברוח הקודש, אלא שאמרו לו ברוח הקודש שאברהם אבינו או משה רבינו וכדו' חיברם.

עם זאת יש לציין, שבמדרש רבה (ב"ר סח, יב) מצאנו שייחסו את אמירת ספר התהלים כולו או על כל פנים חלקו – ט"ו שיר המעלות שבו – ליעקב אבינו בעת שהותו בבית לבן, הלא כה דבריהם כאש על הפסוק (בראשית כח, יא) וישכב במקום ההוא: "רבי יהודה ורבי נחמיה, רבי יהודה אמר, כאן שכב, אבל כל כ" שנה שהיה טמון בבית עבר לא שכב, ורבי נחמיה אמר, כאן שכב, אבל כל כ" שנה שעבד בביתו של לבן לא שכב. ומה היה אומר? רבי יהושע בן לוי אמר, ט"ו שיר המעלות שבספר תהלים, מאי טעמיה, "שיר המעלות לדוד לולי ה" שהיה לנו יאמר נא ישראל" (תהלים קכב, א) ישראל סבא, רבי שמואל בר נחמן אמר, כל ספר תהלים היה אומר, מה טעם 'ואתה קדוש יושב תהלות ישראל" (שם כב, ד), ישראל סבא". (וראה מה שנכתוב להלן במנין המזמורים שבספר תהלים, שגם הוא מכוון כנגד מנין שנותיו של יעקב אבינו).

הגה"ק רבי צבי אלימלך מדינוב זצ"ל בעל ה"בני יששכר" בספרו "אגרא דכלה" (פרשת נח) מבאר שמטרת אמירת התהלים של יעקב אבינו היתה עבודה גדולה ונשגבה עד מאד להוציא יקר מזולל, שכן נשמות דור המבול היו מגולגלות בצאנו של לבן, ועל ידי אמירת התהלים הוציאם מהקליפה אל צד הקדושה, והוא מוצא רמז בתורה בפרשת דור המבול אודות דבר זה, וזה לשון קדשו:

"ליל"ה ומחית"י א"ת כ"ל היקו"ם, ס"ת תהלים, ירמוז מה שאמרו רז"ל (ב"ר פס"ח י"ב) שיעקב אבינו אמר תהלים בביתו של לבן, ומקובל אצל חכמי האמת שעל ידי התהלים הוציא אז יקר מזולל, איזה ניצוצות הנידחות שהיו עדיין מדור המבול והיו מגולגלים בצאנו של לבן, ויעקב אבינו הוציא אותם אל הקדושה...".

על פי הדברים הללו תירץ הגאון רבי דוד שפרבר זצ"ל בשו"ת "אפרקסתא דעניא" (ח"א סימן קצ"ד) בשם הגה"ק בעל דעת־קדושים את קושית ה"כל בו" (בסימן כ"ה) על מה שאנו משלבים בברכת "הזן" פסוק: "פותח את ידיך ומשביע לכל חי רצון", והלא ברכה זו של ברכת המזון היא מתקנת משה רבינו ע"ה (וכמו שאמרו בגמ' ברכות מח, ב), ואיך נאמר שהוא שילב בברכה שלו פסוק שאמרה דוד המלך שבא אחריו, ובב"י או"ח סימן הפיד הביאו, וכתב "שאין בטענתו הכרח", ע"ש. ועל פי מה שנתבאר שיעקב אבינו אמר כל ספר תהלים בבית לבן הארמי א"ש, שנמצא דהיו שגור בפיהם פסוקי תהלים עוד קודם דוד המלך. וכעין זה כתב ג"כ בפירוש "עיון תפילה" (אשר בסידור "אוצר התפילות").

וכיוצא בזה פירש הגאון רבי משה ב"ר יוסף מטראני המבי"ט זצ"ל מגדולי צפת בתקופת מרן ה"בית יוסף" אשר כתב בספרו הנפלא "בית אלתים" (שער היסודות פס"א) דלשון הפסוק היה שגור בפי משה וסידרו בברכת הזן, וידע כי אחר כך דוד המלך יסדר אותו בספרו, כמו שסידר המזמורים המיוחסים לבני קורח ולחכמים האחרים הקודמים לו [ועל כן יכל לומר 'כאמור'], ואפשר כי אחר כך הוסיפו 'כאמור', ובימי משה עד דוד לא היו אומרים 'כאמור'.

הרה"ק רבי יואל טייטלבוים זצ"ל מסאטמאר בספרו "דברי יואל" (ויצא תשי"ג) אף הוסיף שיעקב אבינו תיקן לומר תהלים בכל עת צרה וצוקה ובפרט בימי הגלות הארוכים, כי באמירתו את ספר התהלים בימי צערו ומצוקתו "כבש את הדרך לכלל ישראל לימי הגלות, ובכל ספר תהלים ישנו התחזקות גדול בעת הגלות, וכח זה הניח יעקב אבינו ע"ה לדורות העתידים שיאמרו תהלים, וכן צריך כל אחד ואחד לעשות, בין מי שעוסק בתורה, אף על פי כן יש לו ליקח זמן קצת לאמור פסוקי תהלים, וכן בכל צרה שלא תבוא אומרים גם כן תהלים, השירות ותשבחות של דוד המלך ע"ה, וכל זאת תיקן יעקב אבינו ע"ה, אף שדוד המלך ע"ה לא היה עדיין בחיים, מכל מקום יעקב אבינו ראה העתידות של דוד המלך ע"ה והתקין שיאמרו תהלים".

וראה מה שכתב הרה"ק רבי צבי אלימלך מדינוב זצ"ל בספרו "אגרא דכלה (פרשת בראשית אות י"א) לרמוז ענין זה שיעקב אבינו היה אומר תהלים בעת שהיה רועה את צאן לבן בתיבה הראשונה שבתורה "בראשית" – "וליכא מידי דלא רמיזא באורייתא והוא ראשי תיבות: יעקב אמר תהלים בעת שהיה רועה [או]: בביתו של רמאי (כי לבן נקרא כן ע"ש רמאותו)".

(ובפרשת לך לך הוסיף ה"אגרא דכלה" לבאר ע"פ דברי המדרש הללו את מה שאמרו חז"ל "ואגדלה שמך – זה שאומרים אלהי יעקב" – דקאי על יעקב שתיקן תהלים בביתו של לבן עיי"ש).

ונסיים בדברי אחד מגדולי רבותינו הראשונים רבינו בחיי בספרו "כד הקמח" (ערך תפילה): כי "הנה דוד שריוה להקב"ה בשירות ותשבחות, ריבה לפניו תפילות ותהלות מכל אשר היו לפניו וערך שולחן התפילה לכל באי עולם, וכיון שבא דוד באת תפילה לעולם, כי הוא החזיק יסודותיה והדריך בה לכל הבריות, ולימד דעת את העם איך יתנהגו בתפילה ובתחינה לפני אדון כל, וגדול כח התפילה אפילו לשנות הטבע ולהנצל מן הסכנה ולבטל את הנגזר".

#### Rav Schwab Haggadah (Introduction to Hallel)

Since composers' names are not mentioned in the titles of the six mizmorim that comprise our Hallel, as is the case with many other mizmorim of Tehillim (e.g., 'מַןמוֹר לְדָוָד, מַוְמוֹר לְאָסֶף, לְבְנֵי קֹרַח מִוְמוֹר וֹכו'), there is a question as to who composed them. According to one opinion in the Gemara (Pesachim 117a), David HaMelech composed them. According to another opinion in the Gemara, Hallel originated at the time of yetzias Mitzrayim after the miracle of the splitting of the Yam Suf: מִשֶּה וְיִשְׂרָאֵל אַמֶּרוּהוֹ בְּשָׁעָה שְׁעֶלוּ מִן הַיָּם, Moshe and the Jewish people said it [Hallel] at the time they emerged from the Sea. The Navi Yeshayahu refers to a song that was sung by the Jewish people on the night

One could say that both opinions are true. Beginning with *yetzias Mitzrayim*, the Jewish people expressed their thanks to Hakadosh Baruch Hu with various songs of praise, *Hallel*, for the miraculous events in their history. And so it was throughout history for hundreds of years. However, later, David HaMelech redacted and grouped these various songs of praise into the six *mizmorim* from Psalms 113 through 118, which collectively are called *Hallel*. He incorporated them into *Sefer Tehillim*, and *Hallel* has been recited in this form ever since then.

# <u>דבר העמק</u>

כלו תפלות דוד בו ישי.

(עב, ס

אף על גב שיש בהם מזמורים שאמרום אחרים, היינו עשרה זקנים 6, אלא שדוד ג"כ אמרם ברוח הקודש והגיה בהם, והוסיף משלו. כמו ב"תפלת משה איש האל רם" אמרם ברוח הקודש והגיה בהם שבעים שנה", ואמרו על זה ביבמות (סד, ב) 'והא בימי דוד אימעוט שני, שנאמר ימי שנותינו וגו". [אלא שזה יש לדחות על פי גירסת הרי"ף 'והא בימי רבי אימעוט שני, שנאמר ימי שנותינו וגו", ועל כרחך לא נקיש הגמרא הזמן שנאמר בו אותו מקרא אלא זמן המשנה, ע"ש, ואם כן אפשר שבאמת בימי משה היו ג"כ ימי האדם שבעים שנה]. והכי מוכרח מדכתיב במזמורי משה רבינו "שמעה ותשמח ציון" (להלן צז, ח), "ושמואל בקוראי שמו" (צט, ו). ומה דאיתא בפסחים (קיז, א) 'כל התושבחות שבתהלים דוד אמרם, שנאמר "כלו תפלות דוד בישי", הוא משום שדוד הגיה והוסיף בהם. מטיי", הוא משום שדוד הגיה והוסיף בהם. משיי", הוא משום שדוד הגיה והוסיף בהם.

#### Book of Our Heritage p. 144-145

Kept at a distance from his home, isolated from his people, David found rich pasture and flowing water for his soul — which thirsted for God — in the wilderness to which he fled, in quest of God's nearness. There, none knew him and none saw him.

How many obstacles and stumbling blocks does a person have who is among his people, when he seeks to cleave to his God.

Distractions stand in the way, and the eyes cannot see clearly. He is either distracted through the love which people show him, or through their enmity. When is he to be free entirely to learn God's statutes and judgements, in order to cleave to Him. Since all of David's days were spent in the wilderness, he was 'free' from their hatred. He was free of their distractions, and saved from their eyes. All of his heart and flesh yearned for God alone. God was his father and also a brother and a friend. All human pleasures in civilization elsewhere, were as naught to him. What were they, in comparison to David's pleasure over the glow of the Divine Presence — over His goodness and loving kindness in the wilderness. There, no stranger could interfere and no human eye could see him. Therefore, 'it was good for

me that I was afflicted, in order that I might learn Your statutes.'

David rejoiced in his sufferings at the hands of man and gave thanks for them. For, were it not for those sufferings, he would not have achieved such intense cleaving and passionate devotion to the loving God.

How beautiful is the wilderness! Its heavens above and its grains of sand below, its every thorn and thistle — all join David in song and praise to the God above. No sound or echo is heard of any voice other than the voice of song.

How pleasant are the crevices and caves there, when a man enters them. All existence vanishes from sight, and the radiance of the Divine Presence alone fills the eye.

How sweet is thirst in the wilderness — where it becomes transformed into thirst for the Word of the Living God. To God, the soul thirsts, to Him flesh yearns. And the soul persists in praise till it is sated — for His loving-kindness is better than life!

#### <u>תהלים פרק קיט</u>

(עא) טְוֹב־לִי כִי־עַנַּיִתִּי לְמַעַן אָלְמַד חָקֵידּ: How joyous are the darknesses of the wilderness and the chill of its nights, in which God is revealed to David, and the night becomes lit up for him.

Therefore, 'You have done good with your servant and if I forget, and ask another good of You, do not hear me — O Lord — in accord with Your Word (and not with my word), do with me!' (Tehilim 119).

#### <u>תהלים פרק קיט</u>

(סה) טוֹב עָשִׂיתָ עִם־ עַרָדָהָ יְׁלֹנָק כִּדְבָרֶדּ:

#### Rav Schwab Haggadah

# שהבתי בי ישמע ה' Introduction to

In this psalm, David HaMelech is referring not only to his own life's trials and tribulations, but he is also referring to those of the entire Jewish nation, as he so often does in *Tehillim*. David said earlier, שאַתִי בְחֵיקִי כל רבים עמים, I bear in my bosom [the travails] of the many nations (ibid. 89:51). This means that he bears the suffering of the Jewish nation as if it would be his own personal pain. In the present chapter, David gazes prophetically down through the ages, and he sees his people in great existential danger many times before the final Geulah, אַפָּפוּנִי תבלי מות ומצרי שאול מצאוני צרה ויגון אמצא, Even if the bonds of death were wrapped around me and the straits of the grave had found me... He sees that in such times, the nation would turn to Hakadosh Baruch Hu to save them, וּבְשֶׁם ה' אָקָרָא אַנָּה ה' מַלְטָה נָפָשׁי, And I would call out in the Name of Hashem: "Save me!" And in the end, שׁוּבִי נַפְשִׁי לִמְנוּחָיָכִי כִּי ה' גמל עליכי. Return, my soul, to your tranquility. He rests assured that the nation would miraculously survive by God's mercy. חנון ה' וצדיק ואלווינו מרחם, Hashem is gracious and righteous, our God is merciful, notwithstanding all the nation's existential dangers throughout its galus

history. The main concern of the Jewish nation in *galus* is its survival. No matter the circumstances, the survival of the Jewish nation in the face of all odds has been realized time and again throughout the ages, כִּי חַלַּצְתָּ נַפְשִׁי מִמֶּנֶת אֶת עֵינִי מִן דִּמְעָה אֶת רַגְלִי מִדֶּחִי, For You have rescued my soul from death, my eyes from fear, my foot from slipping. But mere survival is not sufficient; David expresses the *tefillah*, 'אֶתְהַלַּדְ לִבְנֵי ה', that we may merit to *walk before Hashem*, living a life that is in accordance with His will, בְּאַרְצוֹת הַחַיִּיִם, in this *physical world* until the final *Geulah*.

#### Artscroll Psalms p. 303

Although some psalms are ascribed to ten other authors, they composed their songs merely as personal recollections. It was David who rewrote all of them so that they would relate to the souls of all men at all times.

#### INTRODUCTION

Tehillim—the Book of Psalms—has accompanied the Jewish people in every age, providing the Jew with solace for his soul in times of darkness and trouble. Like a beacon of light it illumines his spiritual path.

Everything the Jewish people were to go through in the course of their history: the moments and conditions of light and joy and the long spells of darkness, suffering and exile-all these King David himself went through in the course of his life and gave expression to them in the Psalms. When hunted by Saul and his men, he fled into the wilderness to wander from place to place seeking a safe haven, and he never ceased praying to God for deliverance. Generations later, his pleas became Israel's prayers for redemption from their bitter exile. Through Tehillim his distress came to reflect their distress, his joys and exultations in cleaving to God became their songs of joy and faith and cleaving to the light of the Divine Presence. The Book of Psalms was their mouth and David was their maestro, their devout messenger on high. Through his piety and faith, his righteousness and broken heart, his strength and endurance, his trust in God's salvation and in the power of divinely inspired song—in all these ways David expressed through the psalms the joys and sorrows of his people through his own joys and sorrows. When he pleaded for himself, he pleaded for the entire nation, for he knew his people intimately. In his darkest moments, David did not despair. He trusted in the words spoken by Samuel when anointing him for kingship, certain that they would come true. Likewise, the Jewish people did not lose all hope. Even in the darkest moments of their exile they prayed in perfect faith for the redemption. The individual Jew always found consolation in this "book of song" by the "sweet singer of Israel" who spoke his inspired words when the Holy Spirit rested upon him.

In his introduction to the Book of Psalms, R. Joseph Chayun writes: King David composed the Book of Tehillim after he had so perfected himself that the Holy Spirit rested upon him. As it says, "Now these are the last words of David. David son of Jesse said, and the man who was raised up on high, the anointed of the God of Jacob, and the Sweet Singer of Israel, said: The spirit of the Lord spoke by me, and His word is on my tongue" (2 Samuel 23:1,2). The scripture mentions

that he was "the son of Jesse." Jesse the tzaddik was the rock out of which he was hewn, a seed of royalty, of the tribe of Judah whom God had chosen as a prince over Israel. As it says, "For He had chosen Judah to be the ruler" (1 Chronicles 28:4). David was "the man who was raised up high," wise in the wisdom of the Torah and head of the Sanhedrin. As it says, "He sat when sitting as the wise, chief among the captains" (2 Samuel 23:8). He was the wisest among them. He was "the anointed of the God of Jacob," to teach us that he did not become king on his own, but was anointed with the sacred oil at the command of God. He is called "the sweet singer of Israel" because he composed this Book of Psalms for the Jewish people. They should sing hymns and praises to God. The psalms were also chanted in the Beit HaMikdash. Were it not for David, we would be unable to properly chant hymns and sing to our Creator. David possessed the gift of prophecy. He attained to so lofty a plane that the Holy Spirit rested upon him, which is a degree of prophecy-"The spirit of the Lord spoke to me, and His word is on my tongue." Thus he was able to compose his psalms.

#### שמואל ב פרק כג פסוק ח

אַלֶּה שְׁמָוֹת הַגִּבּׂרָים אֲשֶׁר לְדָגֵד ישֵׁב בַּשֶּׁבֶת מַּחְכָּמֹנֵיו

#### The intended uses of the Book of Psalms

David's first aim was to provide a collection of hymns for the Levites to sing during the sacred service in the Beit HaMikdash. As it says, "But the Levites will do the service of the Tent of Meeting" (Numbers 18:23); "He will minister in the name of the Lord his God, as all his brethren the Levites do who stand there before the Lord" (Deuteronomy 18:7). What is the meaning "to minister in the name of the Lord"? It is to serve God through song. Principally it means vocal song. However, some Levites, and also Israelites of high lineage, played instruments: lyres, flutes, harps and timbrels. In addition, they played the various instruments mentioned in the Book of Psalms: Neginot, Neginot, Gitit, Machlat, Sheminit, Shoshanim, Edot, Nechilot and Alamot. Whenever some instrument is mentioned in a psalm, it means that the chanting of this psalm was to be accompanied by the playing of that particular musical instrument. For instance, when it says, "For the Conductor; upon the Gitit. A psalm of David" (v. 8:1), it means that this psalm was to be accompanied by the music of the Gitit-only the Gitit.

The Midrash says that David composed the five books of Tehillim to correspond to the Five Books of the Torah. For while Moses was highest in prophecy, David was highest in kingship, and everything Moses accomplished, David also accomplished. Because it is meaningless to study Torah without fear of God, David came along to teach fear of God by means of the Book of Psalms. For this reason they are both called good leaders of their people. Furthermore, David fortified the Torah of Moses in his day by instituting special "watches" for observance of the Torah, and he urged others to set up watches, fixed times, for Torah study and the reciting of psalms at night. Moses died on a Sabbath and also David died on a Sabbath. The Five Books were given by the hand of Moses, and in the Book of Psalms David fortified the Torah of Moses.

The sages teach that the Book of Psalms was composed by ten Elders: Adam, Malchitzedek, Abraham, Moses, Heiman, Yedutun, Asaph, and the three sons of Korah.

They also teach: R. Eliezer says that all the hymns and praises were composed by David about himself. R. Joshua says that they were composed about the people. The Chachamim say that some are about the people and some are about himself. Those that appear in the singular form are about himself, and those that appear in the plural form are about the people. The Book also contains psalms composed by Adam, for instance, "A psalm. A song for the Sabbath day" (92). Malchitzedek composed "A psalm. Said the Lord, the Master" (110);

#### במדבר (פרשת קרח) פרק יח פסוק כג

וְעָבָּד הַלֵּוִי הוֹא אֶת־עֲבֹדַת אָהֶל מוֹעֵּד וָהָם יִשְׁאָוּ עֲוֹנָם חַקָּת עוֹלָם לְדֹרְתִיכֶּם וּבְתוֹךְ בָּנֵי יִשְׁרָאֵׁל לָאׁ יִנְחַלָּוּ נַחַלָּה:

#### <u>דברים (פרשת שופטים) פרק יח</u> <u>פסוק ז</u>

וְשֵׁבֵּת בָּשֵׁם יְלַנָק אֱלֹקיו כְּכֶל־אֶחָיוֹ הַלְוֹיָם הָעֹמְדֵים שָׁם לִפְנֵי יְלַנַק: Abraham composed "Maskil, to Eitan HaEzrahi" (89); Moses composed "A prayer of Moses, the man of God" (90), plus another ten psalms that follow it, up to "Lovingkindness and judgment I will sing" (101). Asaph wrote the psalms containing his name, and similarly for Heiman and Yedutun. All three lived in David's time, as it says in the Book of Chronicles, "And David and the captains of the host separated for the service certain of the sons of Asaph, and of Heiman, and of Yedutun who should prophesy with lyres, with lutes, and with cymbals," etc. (1 Chronicles 25:1). The sons of Korah composed the psalms named after them. All the other psalms were composed by David, and in most of them his name is mentioned. Yet, in some of his psalms there is no mention of his name, for instance, "Happy are those who walk with integrity" (119).

According to tradition, Jacob recited psalms during all the twenty years he remained in the house of Laban. All the years that Joseph was in Egypt he devoted time to recite psalms every day. R. Meir says that all the psalms were spoken by David, as it says, "The prayers of David son of Jesse are ended" (v. 72:20). According to this view, when it says, for instance, "For the Conductor; (a psalm) of the sons of Korah," it means that David assigned them the role of chanting the particular psalm.

Basically, the psalms are prayers offered by David concerning all that would befall the Jewish people in exile, both as regards their spiritual and their material welfare. As already noted, this is the meaning of all the troubles that beset him personally, and through his prayers he would always intercede for his people. When therefore a Jew recites the psalms it is as if they were being uttered by David himself. David prayed that his own lips should move in the grave whenever psalms are recited.

The author of *Shnei Luchot HaBrit* ("the She'loh") writes: Anyone whose soul desires to cleave to the Holy One, blessed be He, let him cling to the Book of Psalms.

David prayed that his psalms be recited in synagogues and houses of study, for they contain everything. When one recites the psalms, he is offering a prayer and he is also studying Torah, in accordance with David's wish that anyone reciting the psalms be considered as if he were studying the most difficult subject matter in the Talmud (and be rewarded accordingly).

#### <u>דברי הימים א פרק כה</u>

ניבְדֵל דָּוִידְ וְשָׁבִי הַצָּבָא לְעֲבֹדָה לְבְגֵי אָסָף וְהִימֵן וִידוּתוּוְ הַנִּבְּאֵים בְּכִנֹּרוֹת בִּנְכָלִים וּבִמְצִלְתֵּים וְיָהיֹ מְסְפָּרָם אַנְאֵי מְלָאכָה לעֲבֹדָתֵם:

#### <u>תהלים פרק קיט</u>

(א) אַשְׁרֵי תָמְימֵי־דֶּרֶךְ הַׁהֹּלְכִּים בָּתוֹרֵת יִלּוַק:

#### מדרש שוחר טוב מזמור א

[א, א] [אשרי האיש]. תני דבי ר' יהושע בן קרחא עשרים אשרי כתיב בספר תהלים, כנגד עשרים הוי שכתוב בספר ישעיה, אמר רבי תמיה אני, היאך למדנו ר' יהושע עשרים אשרי כתוב בספר תהלים, ואני אומר עשרים ושתים. ולמה, כנגד עשרים ושתים אותיות, ועליהם הוא אומר יהיו לרצון אמרי פי והגיון לבי לפניך (תהלים יט טו), שיעשו לדורות, ויכתבו לדורות אמרי פי ויחוקקו לדורות. ולא יהיו קורין בהם כקורין בספרים, אלא יהיו קורין בהם ונוטלין שכר עליהם כנגעים ואהלות. יהיו לרצון אמרי פי. אמר ר' ירמיה בר שלום בשם ר' יוחנן מאי דכתיב אגורה באהלך עולמים (תהלים סא ה), וכי תעלה על דעתך שהיה מבקש דוד דירת שני עולמים, אלא כך אמר דוד, יהיו מזכירים אותי בבתי כנסיות ובתי מדרשות וכאילו חי וקיים אני בשני עולמים.

שערים חילוי בתפלה קיט

.3.

החוק הגדול בסוגית התפילה היא האפשרות להשתמש בכוחם העצום של אבות העולם בתפילותינו, הם המה התפילות הקבועות שנתקנו על ידי אבותינו. והנה כתיב כי האלקים בשמים ואתה על הארץ, שאדם הרוצה לעמוד לפני כסא כבודו יתבי, מי יעלה אותו השמימה לעמוד לפני הקב״ה בתפילה, אמנם על אברהם אבינו כתיב (יהושע י״ד) אדם הגדול בענקים, שהאבות היו סולם מוצב ארצה וראשו מגיע השמימה, ואם נתנשא אנו על כתפיהם אז נוכל גם אנו להגיע עד כסא הכבוד. ועל זה אמרו חז״ל (ברכות כ״ו), אברהם תיקן תפילת שחרית, יעקב תיקן תפילת ערבית. היינו שכאשר מתפלל אדם תפילת שחרית, הרי פועל הוא בעזרת כחו של אברהם אבינו, וכח אבות מעלה אותו ואת תפילתו לעמוד לפניו יתבי. וכן נוסח התפילה שנתקן על ידי אנשי כנסת הגדולה, הלא חוא סידור התפילה הנורא שבידינו, וכבר האריך בזה בנפש החיים, שבידינו כוחם של מאה ועשרים זקנים ומחם כמה נביאים וחם תיקנו נוסח התפילה והמילות הקדושות והנוראות אשר בה.

משל בזה, לאדם הזורק כדור ברזל על חומה בצורה להפילה, הרי ודאי שצריך לכוחות עצומים כדי שיוכל להפיל החומה, אבל אם יכיל הכדור חומר נפץ, הרי די בזריקה קלה ואז כבר תחיה התפוצצות עצומה ותפול החומה תחתיה. וזהו ענין התפילות הקבועות, שנתנו בהם אבותינו ואנשי כנסת הגדולה כח נורא ועצום, שהמתפלל תפילות אלו בנוסח שקבעו לנו הרי מפיל הוא חומות גדולות ובצורות של מחיצות המפסיקות בין האדם לבוראו, וכנגד זה בונה הוא בנינים נוראים ונשגבים, ואין לשער עוצמת כח התפילה מחמת כח האבות הכלול בהם. וכשמתפלל שחרית הרי נוראת עוצמת התפילה הוא כח אברהם אבינו ע"ה, ובמנחה הוא כח יצחק, ובערבית הוא כח יעקב. ועוצמת ונוראות התפילות הן למעול מעולה מעלה מעלה מכח המתפלל וערכו, וזהו שנתנו לנו - שהאדם הקטן יוכל לפעול בקדושה עם כח האבות ואנשי כנסת הגדולה.

וכן אמירת תהילים, שהוא הספר הנורא שחיברו דוד המלך, שבו כלולים

סכ שערים חילוי בתפלה

כל התפילות והתחינות שבלב כל יהודי על כל צרה וצוקה, וכל התהילות והתשבחות שיצטרך להם האדם עד סוף כל הדורות, את כל זה כלל דוד המלך ברוח קודשו במזמורי התהילים, וכמו שכתב הרמב"ם בהלי מלכים, שהמלך לבו הוא לב כל ישראל, ועל כן כל עבודת הלב של כל ישראל מונח אצלו ע"ה. והאומר תהילים יש לו הכח והעוצמה של דוד המלך, והיינו מעלה מעלה מכח כוונת הלב שיוכל הוא לכלול בעצמו בתוך תפילתו, ועכשיו שאומר תהילים הרי הוא בא בכחו של דוד המלך, כאילו היה דוד המלך עצמו עומד ומתפלל עליו! פשוט שהוא כח עצום ונפלא להפיל כל חומה בצורה של קטרוג וכל צרה שלא תביא לעולם.

אמירת תהילים הוא הרגל נפלא, ובדורות קודמים הרבו מאד באמירת תהילים, ממש בלי סוף, ואשרי אדם הקונה לעצמו הרגל זה לומר תהילים בכל יום, ולגמור חספר פעם בשבוע או לפחות פעם בחודש, ולהוסיף עוד על כך על כל צרה שלא תבוא. כמו כל ההרגלים הטובים גם הרגל זה קשה הוא בתחילה, אבל אם יתעקש בזה הרי במשך הזמן יהפך להיות חלק בלתי נפרד מהאדם, אשרי האיש אשר יקנה הרגל זה, ובזה יזכה בכל עניניו לסייעתא דשמיא מרובה, וכל אשר יעשה יצליח.

# <u>יהושע פרק יד</u>

(טו) וְשָׁם חֶבְרָוֹן לְפָנִיםׂ קרְיַתְ אַרְבִּׁע הָאָדָם הַנָּדְוֹל בָּעֲנָקִים הָוֹא וָהָאָרָץ שָׁקְטָה מִמּלְחָמָה: